العدد: ٧٩ السنة السابعة / محرم/ ١٤٢٧هـ . 2015/10

اقرأ في هذا العدد: الحاجة إلى المهدوية

> كل يوم يمر يزداد اليقين بالحاجة للمخلّص المهدي.

تمهي

فكلما وضع عقلاء البشر حلولاً للمشاكل المستديمة وجدوا أنفسهم في دوامة التعقيد والتخبط وازدياد المشاكل. وهذا ليس تنظيراً للعقيدة المهدوية، ومحاولة للاستفادة من سقطات الآخرين والصعود على ركامها، انها الحقيقة

فهذه البسيطة بساكنيها، بكل امكاناتها وعقولها وطاقاتها ومصالحها لا تكاد تخطو إلا خطوات متعشرة في سبيل تحقيق أهداف الاصلاح المعلنة.

العملية قبل أنْ ننظر إليها.

ولوقدّر لها أنْ تحقق طموحها في الاصلاح لما توانت لحظة في تحقيقه ، لما سيكسبها ان حققته من رهان في اسقاط عقيدة المخلّص الإسلامية الوحيانية -باعتبار أن أغلب النظم التي رفعت راية الاصلاح هي بعيدة عن اجواء الوحي والارتباط بالسماء-.

إنّ المسلمين، وخصوصاً أصحاب الحق هم الذين ينبغي لهم اليوم أنْ يستثمروا هذه الحاجة للمهدوية، لإرساء هـذه العقيدة وتجذيرها في نفوس الناس ، ومن ثمّ جعلها تخطّ سلوكاً سوياً للبشر، لتحصيل حالة التهيو المطلوب لإظهارها للعلن، ولأنْ تُمسك بمقادير الوجود للناس في هذا الكوكب، لتحقق العدل والسعادة. إنّ المسلمين قبل غيرهم، واتباع مدرسة أهل البيت المنافئ منهم خاصة مدعوون اليوم لأن يعطوا للمهدوية استحقاقاً يجعلها في قمة الاولويات -وهي كذلك بحسب الواقع والوحي إلا أن تأخيرها وتقديم غيرها عليها انما هومن الناس أنفسهم اذن في الحقيقة هوليس اعطاء

فلابد أنْ تتقدم على المال والسياسة والفكر، ولابد أنْ تأخذ حظاً من الجهد والوقت، لأنها أمّ الحاجات وملبية الرغبات.

فأية رغبة واعلى أمنية تحملها البشرية فإنّ المهدوية قادرة على ايجادها، واية معضلة عجز عن حلّها الجميع، فإنها أيضاً

إنّه لابد أنْ نعي جيداً أننا بحاجة إليها، ويجب أنْ نوفر كل الامكانات لإحلالها محلها المناسب لتقوم هي بدورها بحل عقد واقعنا، وتنظيم امورنا، فهي هبة السماء لنا، وهدية الرحمة للرفق بنا. رئيس التحرير

خطیب جمعة کربلاء یؤکد علی ضرورة تعزیز ثقافة حب الوطن

من هو نائب المهدي الله في الوقت الحاضر

أحاديث المهدي الله صرح بتواترها جمع كثير من علماء السنة فضلاً عن الشيعة ، منهم على سبيل المثال ابن أبي الحديد المعتزلي حيث قال: (وقد وقع اتفاق الفرق بين المسلين على أنَّ الدنيا والتكليف لا ينقضى الاعليه)، ومنهم الصبان في (إسعاف الراغبين) حيث قال: (وقد تواترت الأخبار عن النبي عَيالاً بخروجه الله ، وأنّه من أهل

بيته، وأنّه يملأ الأرض عدلاً). ومنهم السيد أحمد بن السيد زيني دحلان مفتى الشافعية في (الفتوحات الاسلامية) قال: (والأحاديث التي جاء فيها ذكر ظهور المهدي العلا كثيرة متواترة، فيها ما هوصحيح، وفيها ما هو حسن ، وفيها ما هو ضعيف وهو الأكثر، ولكنها لكثرة مخرجيها، يقوي بعضها بعضاً حتى صارت تفيد القطع، لكنّ المقطوع به أنَّه لابدّ من ظهوره، وأنَّه من ولد فاطمة، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً).

ومنهم الشوكاني في (عون المعبود) قال: (إنَّ الأحاديث الواردة في المهدي

الله متواترة، والأحاديث الواردة في الدجال متواترة، والأحاديث الواردة في نزول عيسى الله متواترة).

تواتر أحاديث المهدى إلى عند الجمهور

وقال ابن حجر في

(الصواعق): (قال ابو الحسين الأبري: قد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة رواتها عن

منها على سبيل المثال لا الحصر: البرهان في علامات مهدي

ومنهم القرطبي في (تفسيره) قال: (الأخبار الصحاح قد تواترت على أنَّ المهدي من عترة الرسول

المصطفى عَلَيْهُ بخروجه اللهِ وأنَّه من أهل بيته، وأنَّه يملك سبع سنين، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً، وأنّه يخرج مع عيسى الله فيساعد على قتل الدجال بباب لد بأرض فلسطين، وأنّه يؤمّ هذه الأمّة، ويصلى عيسى الله خلفه)، وغير ذلك من كلمات علماء السنة التى صرحوا فيها بتواتر أخبار المهدي الله ، والتي تركها خوفاً من الإطالة ، وأخرجها أكابر أئمتهم ، وصنّفوا فيها مصنّفات خاصة ، نذكر

🕻 💠 💠 💠 السيد محمد الشوكي

آخر الزمان)، للعالم الشهير ملّا على المتقى، المتوفى سنة ٩٧٥. ٢- (البيان في أخبار صاحب

الزمان) للعلامة الكَنجي الشافعي، المتوفى سنة ٦٥٨. ٣- (عقد الدرر في أخبار المهدي المنتظر) لجمال الدين يوسف

الدمشقى، من أعلام القرن السابع.

التتــــــــة

### الصيحة السماوية

♦ ♦ ♦ ♦ السيد ضياء الخباز له: كيف يكون ذلك النداء؟ قال: ينادى مناد من السماء أول النهار: ألا

> فيرتاب عند ذلك المبطلون). وفي الخبر عن الإمام الباقر الله: (وعلامة ذلك أنه ينادى باسم القائم واسم

وغير ذلك من الروايات، التي يُستفاد منها أنّ الصيحة تتم بذكر القائم الله والتصريح بأنّ الحق مع علي علظِّ وشيعته.

يومئذ أحد إلا خضع وذلت رقبته لها الصائح

المُستفاد من خبر أبى بصير اللهُ أنّ

إنّ الحق في على وشيعته ، ثم ينادي إبليس لعنه الله في آخر النهار: ألا إنّ الحق في السفياني وشيعته، 🧎

أبيه حتى تسمعه العذراء في خدرها فتحرض أباها وأخاها على

الخصوصية الثانية: شخص

المنادي السماوي هو جبرئيل الله ، فقد روى عن الإمام الباقرالي : (الصيحة وفي (صحيح أبي حمزة الثمالي) لا تكون إلا في شهر رمضان، لأنّ شهر أنه سأل الإمام الباقر الله قال: (فقلت رمضان شهر الله، والصيحة فيه هي

صيحة جبرائيل إلى هذا الخلق، ثم قال: ينادى منادٍ من السماء باسم

٠ • • • • • ص ٥

٠٠٠٠ ص ٥

القائم الله فيسمع من بالمشرق ومن بالمغرب، لا يبقى راقد إلا استيقظ، ولا قائم إلا قعد ، ولا قاعد إلا قام على رجليه فزعا من ذلك الصوت، فرحم الله من اعتبر بذلك الصوت فأجاب، فإن الصوت الأول هو صوت جبرئيل الروح الأمين الطِّلا ). التتـــــــة

## عقيدة المهدى عند قدماء العراقيين

يقول البعض أنَّ فكرة المهدى السومرى السحيق ما زالوا يؤمنون بهذا ولا أدلة علمية ، إنما اختلقها بعض الياس). الرجال المنتفعين وتسربت إلى الأجيال اللاحقة، وهذه النظرية لا علاقة لها بالإسلام أو التشيع إنَّما نشأت لاحقا وبعد وفاة الإمام الحسن العسكري الله وهناك مؤشرات إلى دور السلطات العباسية في اختلاق هذه الأسطورة لتخدير الشيعة.

إنَّ هذا القول مغلوط كليًّا، فعقيدة المهدى الله قائمة مند التاريخ الأول. وأول من نادى بها وثبَّتها هم السومريون، ومهديهم المخلِّص هو (إيليا)، ثم من بعده حفيده الإله دو موسين (تموز)، وهو أيضا مخلِّص العراقيين (الآشوريين والبابليين والأكديين)، سوى أنّه يظهر مرة باسم (إيل) وأخرى باسم (بعل)، الخ.

وهكذا تطوَّرت هذه الفكرة من جيل إلى جيل لتصبح بعد ذلك فكرة الأرض. فالسينيون (اليزيديون) وهم الديانة الباقية من ذلك الزمن

المنتظر لم تكن مبنية على عقيدة المخلص ويتنظرونه وإنْ باسم (خضر والمنداء (الصابئة) الديانة الثانية بالقدم بعد السينيين(وقد

نشأت في منتصف الألف الثالثة ق . م) تؤمن بمهدى منتظر، وهو سيتيل (الإله سيت) وهو شيت إبن آدم ﷺ وغالبا ما يرد اسمه بصفته العينية (عاذيمون) التي تعني

وأنَّ مخلِّص اليهود حسب آخر سفر في العهد القديم (سفر ملاخي) هوإيليا، الذي ينتظرونه إلى اليوم. وهو نفسه مخلِّص المسيحيين، هو المسيح ، وهو عينه مخلص الإسلام السنِّي (حيث ينتظرون ظهوره متزامنا مع ظهور الأعور الدجال) ، وانَّ مخلِّص الإسلام الشيعي وهو الإمام الثاني

عشر بن الحسن العسكري الله. ومن هنا، فعقيدة المهدي المخلِّص هي عقيدة لازمت التدين العراقي منذ بواكيره. أو منذ سبعة ألاف

عام على الأقل. وهي إحدى المسـلَّمات الرئيسة التي يمثل نقضها نقض الإيمان ذاته لكل الديانات السماوية تقريباً. إنَّ المهدى قد رافق المخيلة لعراقية منذ وعيها الأول. وقد ظهر بأسماء عديدة منها: يس، ياسين، سِث، شیت، زوس، دوموزي، سنبل،

هلال، عاذيمون، أمانوئيل، مارجي يس (جرجيس)، مقه، خضر، إله الظلام..الخ.

التتـــــــة.

منى التشريع الإسلامي بنكسة أصنع؟. كبرى ارتفعت إلى مستوى الكوارث الإنسانية، ذلك حينما أقصى أهل البيت التَّلِيُّ عن قيادة الأمة ، وأقصى معهم فقههم في التشريع، واستعيض عن ذلك بمرجعية الصحابة وفقاهة التابعين، وهذا يعنى إبعاد أئمة أهل البيت الله ابتداء من أمير المؤمنين وحتى الحجة المنتظر الله عن مضمارهم في نشر حضارة الإسلام، ودورهم في الإفتاء بفروع الحلال والحرام واعلاء كلمة الله في الأرض،

لقد تحدّثت الروايات الشريفة عن

الخصوصية الأولى: حقيقة الصيحة

ففى الصحيح عن عبد الله بن

سنان، قال: (كنت عند أبي عبد الله

الله فسمعت رجلا من همدان يقول

له: إنّ هـؤلاء العامة يعيّرونا ، ويقولون

لنا: إنكم تزعمون أنّ مناديا ينادي من

السماء باسم صاحب هذا الأمر، وكان

متكئاً فغضب وجلس، ثم قال: لا ترووه

عنّي، وارووه عن أبي، ولا حرج عليكم

فى ذلك ، أشهد أنى قد سمعت أبى الله

يقول: والله إنّ ذلك في كتاب الله عز

وجل لبيّن حيث يقول: (إنْ نَشَا نُنَزِّلْ

عَلَيْهِمْ مِنَ السَّماء آيَـةً فَظَّلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ

لَها خاضِعينَ)، فلا يبقى في الأرض

فيؤمن أهل الأرض إذا سمعوا الصوت

من السماء: ألا إنّ الحق في علي بن أبي

طالب الله وشيعته)

خمس خصوصيات للصيحة، نشير

وهذا ما حدث فعلاً. وقد حظر على الفقهاء تداول الائمة صراحة، وربما كان رأي أهل البيت المن أحياناً يمزج بغيره لئلا يعرف مصدره، وربما كنّى به عن أعلامهم كأمير المؤمنين الله : بأبي زينب أو الشيخ، وعن بقية الائمة بقال الرجل، أو قال العلَم... وهكذا.

ولعل من أطرف ما مر بأبي حنيفة النعمان بن ثابت (١٥٠هـ) انَّه سُئل عن مسألة فقهية.. قال: فاسترجعت فى نفسى لأننى أقول فيها برأي علي بن أبى طالب الله ، وأين الله به ، فما

ثم عزمت أنْ اصدقه (أي الله به... فافتاه، ومضى يقول إنَّ بني أُمية كانوا لايفتون بقول علي المالخ ولا يأخذون به، وكان على لا يذكر باسمه بين الفقهاء، والعلامة بين المشايخ أنْ

العباسيين، وكان ذلك اتجاهاً سياسياً يراد في محاولة لإخماد

وكان نتيجة هذا الخلط العجيب أنْ استطال فريق من المستشرقين على التراث الإسلامي يصفونه بالعي والعجز حيناً، ويتهمونه بالتخلف عن ركب الحضارة حيناً آخر، ضالعين في هذه الدعوى عن وعي ولا وعي، وكأنّهم في مناى عن معرفة ما خطط أدعياء

السائل) وافتيه بالدين الذي أدين يقولوا: قال الشيخ. وهكذا الحال زمن

اللهب المتوهج من عطاء اهل البيت الفكري. وكان البديل زعامات مرجعية لا نصيب لأغلبها من ورع، ولا أثارة من علم ولا سابقة في إيمان.

🔸 💠 💠 💠 الدكتور محمد حسين علي الصغير

رهيبة لمناهضة الاسلام، ولم يشاؤوا أَنْ يقرّوا بذلك مع عرفانهم به، ولكنهم اتجهوا نحو الاسلام يصمونه بتصرفات الملوك والسلاطين.

إنَّ مما ينوء به التاريخ الرسمي عبئاً، ذلك الصدى الحاكي لصوت الحق، وليس هو من الحق في شيء، لانه استغلال للاسم والموقع فحسب دون الغوص في الأعماق، لاستقراء الحقائق الغائبة، فلا هو بواصل إلى البعد المؤثر حقاً ، ولا هو بتارك الميدان لأهله الفعليين.

# ثقافة الانقياد المهدوي واثرها الفكري والعملي

تمثل الاستقامة التي تولدها حالة الانقياد المنضبط المخلص الوحيد لتحقيق السعادة الدنيوية والفوز الاخروي.

ولا يخلو فرد خلقه الله تعالى من حالة الانقياد على المستوى الفكرى، والعقدي، والسلوكي، وفي جميع المناحي، الاجتماعية، والسياسية، والمالية، والاسرية، والفردية.

وإنّ هوية الانسان تتشكل من خلال حالات الانقياد التي تفرض عليه، وهي امّا هوية فكرية، أو عقائدية، أو سياسية، أو اجتماعية، أو اسرية:

فالفكرية - هي الافكار - وهو اي الإنسان ـ امّا منضبط أو متحلل اما ديني، أو علمانی، وهکدا.

امّا العقائدية - فهي العقائد - وهو اما اسلامي أو يهودي أو مسيحي أو بوذي،

الفلاني، أو من الطبقة الفلانية، أو من الحزب الفلاني وهكذا.

فمن ينقاد لهم الانسان يشكّلون له هويته. فإذا كان انقياد الانسان واعياً ومنضبطاً ، ومنطلقاً من أسس وقواعد كان مثمراً والا فلا.

منفلت وغير واع. والانقياد المنضبط والواعي لابد له من معرفة. وهنا قاعدة علوية ، وهي: (أوّل الدين

فإذا كان الدين من الله، ولا يتدخل في تكوينه أحد، ومع ذلك فإن أوّل الاشياء فيه المعرفة ، فما بالك بالأشياء التي نكوّنها ونتدخل في ايجادها ، فلابد أنْ تكون المعرفة

أكثر حاجة مضرورة فيها. اذن ثقافة الانقياد امر لا مفر منه، لكن وفي الهوية السياسية والاجتماعية لابدأنْ نعرف من ننقاد له نظرياً، ونطبّق

إنّ الانقياد - هو استقامة ، وهو هداية ، وهو طلب النجاح، لأنّ غير المنقاد لا يقدر على تحصيل هذه الاشياء، فالانقياد يساوي

اذن فالانقياد: اما واع ومنضبط أو (الانقياد المهدوي) نظرياً، وعملياً.

فلابد أنْ نقول إنها لا تنفك عن المهدوية ، فحقيقة المهدوية الظاهرة من مجموع ما دلت عليه آثارها هي: (ارجاع الناس واهداؤهم الى الاستقامة التي اريدت لهم من قبل خالقهم، وتحقيق العدل والقسط لهم برفع الظلم عنهم).

ودلائله: الفطرة الإنسانية، القرآن الكريم، والسنّة النبوية.

ملاحظة مهمة:

وعلى هذا سنبحث في الهداية بمعنى

حيث قلنا إنّ حقيقة الاتباع هي الهداية ،

البعد النظرى: أ. الفطرة الانسانية:

اذ انها باحثة عن القدوة الحسنة التي تهديها ، وقد سطّرت مسيرة البشرية آلاف الأنواع المختلفة من الاقتداء، والبحث عن القدوة الحسنة لاجل الاتباع.

فهى تنشد العدل الكامل، والاسوة الهادية، وإنْ لم تعرف انها مشخصة بالمهدي التَّلْإِ. ب. القرآن الكريم:

لها من خلال جملة آيات منها: - (إنَّ هذَا الْقُرْ آنَ يَهْدي لِلَّتي هِيَ أَقُومُ ). - (هُو الَّذي أَرْسَلُ رَسُولُهُ بِالْهُدى وَدينِ

الهرم في الوصول الى الهداية المنشودة.

### السياسة المنحرفة من مخططات فشل ابن كاطع في ادِّعاء المهدوية

♦ ♦ ♦ ♦ الشيخ حميد الوائلي والاسرية -فهو ابن فلان- من البلد

وهو الآخر أكّد هذه الحالة الفطرية ودعا

فعبر عن هده الفطرة ب(الهداية)، وعن تحققها مهدوياً ولو بعد حين بـ(الاظهار). ج. السنّة النبوية: وقد جعلت الاقتداء بالمهدي أو قمة

لوكان على الشخص قضيَّة ما، وضده ثلاثة صنوف من الشهود: شهود عيان، وأدلَّة مادية خارجية ، كأدوات الجريمة مثلاً ، وأدلَّة داخلية، كبصمات يديه، أو فحص الـ (دي أَنْ أَي } ولكلِّ صنف من هذه الأصناف عدة مصاديق، لا شك أنَّ متَّهماً مثل هذا سوف يكون محاصراً من جميع الجهات، وأنَّ التهمة ثابتة عليه بشكل قطعي، فإنْ حاول أنْ يُنكر واحداً من أدلة إثبات جريمته ستحاصره الأدلة الأخرى وتشهد بكذبه، وإنْ أنكر الجميع فستشهد عليه

> مثال آخر: طوَّر الإنسان في العقود الأخيرة نظاماً يستطيع من خلاله تحديد المواقع على سطح الأرض، وهو ما يُعرف اليوم بنظام (جي بى اس)، ويعتمد فى عمله على عدة أقمار اصطناعية وأقلها ثلاثة أقمار، وكلما زاد عدد الأقمار كانت النتيجة أدق وأضمن، وبتقاطع معلومات تلك الأقمار مع أبعاد سطح الكرة

جميعها ، فالتهمة مستحكمة بحقه ولا مفرله

• ♦ ♦ ♦ ♦ الشيخ أبو خالد الجابري السماوي الأرضية يُحدُّد المكان المطلوب. أي يشهد بعض الأدلة على البعض الآخر فتكون متآزرة متظافرة على إثبات المطلوب. فلو قسمنا الروايات التي تتعلق بالإمام الله ربما نجد أنّها تنقسم إلى أربع فتات:

الفئة الأولى: ما يتعلق بثبوت إمامته وإثباته، باعتباره أحد الأئمة الاثنى عشر الهداة وخاتمهم الله في نصِّ النبي المصطفى عَيِّةً والأَنْمَةُ النِّكُ مِن بعده. وهناك العشرات من الروايات في حقه الله ، في تحديد موقعه بالنسبة لآبائه الله وإثبات اسمه المبارك ووظيفته الإلهية.

الفئة الثانية: هي التي تتعلق بتحديد شخصه الله ، وهي بدورها تنقسم إلى عدة أقسام أيضاً ، فمنها : ما يتعلق بنسبه الشريف ، ومنها: ما يتعلق باسمه المبارك ، وما يتعلق بسماته الشخصية، ومنها: ما يتعلق بصفاته ومميزاته الكمالية.

التتـــــــة.



# ولادة المهدي إلى وحياته، بين الظروف السياسية وموقف الموالين والمخالفين

ولد مهدي آل محمد الله ، في ظروف سياسية خطرة كانت المباركة.

تحيط بأبيه الإمام العسكري إلله : حيث الأعداء قد نصبوا عيون المراقبة حوله، وكشفوا الضغوط، ومنعوه من الخروج أو الانتقال من مكان إلى آخر ولم يكتفوا بهذا، بل عمدوا إلى مداهمة داره مرّات عديدة ، وفي أوقات مختلفة ومتفاوتة ، حتى وصلوا إلى أقصى درجات الحماقة في تصرّفاتهم مع عائلة الإمام العسكري الله ، كلّ ذلك لشدة خوفهم من البشارات التي سمعوها آنذاك بشأن ولادة المهدي الله وأنّه المنقذ للبشرية الذي يهد عروش الظالمين وينشر العدل في أنحاء العالم أجمع، بدليل أنّ أمه قد تعرضت إلى التفتيش والبحث عن حملها من اجل القضاء عليه قبل ولادته، لكنَّ المشيئة الإلهية حالت بينهم وبين الوصول إلى أهدافهم الدنيئة ، فكان حمله خفيّاً، وليس كما يظهر عند النساء في الحالة الطبيعية الاعتيادية، وهذا في حدّ ذاته انجاز إلهيّ خارق للعادة ، وبذلك لا يتمكن أحد من الفاحصين حتى القوابل، خلال مدة الحمل... من التعرف على وجوده، فضلاً عن النظر إلى أمه هل هي حامل أو لا.

وهكذا الحال بالنسبة لولادته على ، فلم تكن أقل إعجازاً ، بل كانت في غاية الإعجاز، فقد تجسّدت فيها عظمة اللطف الإلهي، وبعد أنْ أشرقت الأرض بنور ولادة الإمام المهدي الله لم يخبر أبوه الله أحداً إلا خاصة أصحابه، للزوم تعرفهم على الحجة من بعد الإمام الثاني عشر الله ، فأمر أبوه الإمام العسكري الله أبا عمر عثمان بن سعيد الله ، وهو من أخص أصحابه ... بأنْ يعق عن المولود الجديد عدداً من الشياه، وأنْ يشتري عشرة آلاف رطل من الخبز وعشرة آلاف رطل لحماً ويوزعه على الفقراء. هذا فيما يخصّ ولادته

أمَّا ما يخصّ حياته الشريفة ، فقد كان حال حياة أبيه الإمام العسكري اللهِ في مدينة سامراء، وبقي الإمام المهدي الله في مدينة سامراء العراقية طوراً من السنين ساكناً في دار أبيه العسكري الله ، في جو ساخن بالمخاطر من جرّاء المحاولات العدوانية التي قامت بها السلطات الطاغية آنذاك، من المطاردة له، والكبس على داره من قبل هؤلاء ، منهم المعتمد والمعتضد العباسيان ، وهو موجود فيها، ولكنَّه تخلَّص من كيدهم بقوَّة غيبية وحكمة إلهية، وقد عاش في غاية الكتمان بين أصحابه وشيعته ، ولم ينقطع اتصاله بهم مع كل هذه الأحداث وصعوباتها، وإنّما كان يتّصل عن طريق نوابه الثقات، كيف لا؟! وقد تعلّق الغرض الإلهي الملزم بهداية البشرية في آخر الزمان بشخصه المبارك، وتنفيذ وعد الله الحق على يده الشريفة، بإقامة حكم الله في الأرض، وهذان الأمران يتوقّفان على ولادته اللهِ وبقائه حياً في أمد طويل من الزمان، ومن هذا أفاض الباري (جلّت قدرته) عناية خاصة ولطفاً لا متناهياً في حفظه.

لقد كان مولد الإمام المهدي الله النصف من شعبان سنة (٢٥٥هـ) وكان سنة عند وفاة أبيه الإمام الحسن العسكري الله خمس سنين، وكانت ولادته في عهد الخلافة المزعومة للمهتدي العباسي، أمه). مرحلة الفتن والاضطرابات.

> لقد ولد الإمام المهدي الله في كنف أبيه الإمام العسكري الله فأحاطه بالرعاية والسرية التامة خوفاً عليه، وتنفيذاً لوعد الله تبارك وتعالى، وعده الذي توارثه عن جدهم رسول الله على الله

- روي عن احمد بن الحسن بن إسحاق القمي أنَّه قال: (لما ولد

الخلف الصالح، وردمن مولانا أبي محمد الحسن بن علي على جدّي أحمد بن إسحاق كتاب وإذا فيه مكتوب بخط يده الذي كان يرد به التوقيعات عليّ: (ولد المولود، فليكن عندك مستوراً، وعن جميع

- وفي رواية أخرى عن أحمد بن إسحاق قال: سمعت أبا محمد الحسن بن علي العسكري الله : (الحمد الله الذي لم يخرجني من الدنيا حتى أراني الخلف من بعدي).

وروى المحدّث الثقة الشيخ عباس القمي الله عن حكيمة (رض)... في حديث طويل... انَّها قالت: (...ثم أخذتني فترة وأخذتها فترة فانتبهت بحس سيدي، فكشفت الثوب عنه فإذا أنا به يتلقّى الأرض بمساجده فضممته إلى فإذا أنا به نظيف منظف، فصاح بي أبو محمد: هلمّي إليّ ابني يا عمة ، فجئت به إليه ، فوضع يديه تحت إليتيه وظهره، ووضع قدميه على صدره، ثم ادلى لسانه في فيه، وأمد يده على عينيه وسمعه ومفاصله، ثم قال: تكلم يا بني، فقال: أشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً رسول وقف على أبيه ثم احجم، ثم قال أبو محمد: يا عمة اذهبي به إلى

لمّا اشتدت الظروف السياسية المحيطة باهل البيت الم في زمان الإمام الهادي إلى انتيجة لاضطراب الأوضاع، وتدهور الأمور في أوساط الحكومية العباسية، اتخذ الإمام الهادي الله التقية في الارتباط بشيعته ومواليه، واعتمد الاحتجاب عن الناس، كما كان أيضاً هو تمهيد لغيبة صاحب الأمرالي ، ومن ثم اتخذ الإمام

لمًا اشتدت الظروف السياسية المحيطة باهل البيت الله في زمان الإمام الهادي إله نتيجة المضطراب الأوضاع، وتدهور الأمور في أوساط الحكومية العباسية، اتخذ الإمام الهادي الله نهج التقية في الارتباط بشيعته ومواليه، واعتمد الاحتجاب عن الناس، كما كان يضاً هو تمهيد لغيبة صاحب الأمرك، ومن ثم اتخذ الإمام العسكري إن نفس الخط الرسالي لأبيه الهادي الله الهادي الله

العسكري الله نفس الخط الرسالي لأبيه الهادي الله.

ومن هنا أوصى الإمام العسكري، الله الإمام الحجّة من بعده بالغيبة والاحتجاب عن الناس إلا الخاصة من مواليه وشيعته في الغيبة الصغرى، فمن وصاياه لولده الحجّه الله بالغيبة، ما بيّنه الله، لإبراهيم بن مهزيار حين قابله في بعض أطراف مكة ، وقال له فيما قال: (اعلم يا أبا إسحاق إنّه \_يعني الإمام العسكري الله \_ قال: يا بني إنّ الله جل ثناؤه لم يكن ليخلي أطباق أرضه بلا حجّة يستعلي بها، وإمام يؤتم به ...، وأرجويا بني أنْ تكون أحد من أعده الله لنشر الحق، وطيّ الباطل، وإعلاء الدين، وإطفاء الضلال. فعليك يا بني، بلزوم خوافي الأرض وتتبّع أقاصيها...).

وفي حديثه مع علي بن إبراهيم أنّه قال: (والله مولاكم أشهر التقيّة فوكلها بي، فأنا في التقيّة إلى يوم يؤذن لي بالخروج).

## طرق الدعاء للإمام الحجة الله

الدعاء والابتهال، مجلي الحب والفقر والحاجة في الروح والانسانية. وهو حصيلة إدراك عظمة الحبيب والإقرار بعجز الدَّاعي وحاجته للحبيب الغني.

بيد أنّ مكانة الدعاء تتجلى على نحو أبعد من ذلك، أعني، أسمى من الفقر، وأصدق من الحب.

من هنا فإنّ الداعي يصرّ بإلحاح على طلب حاجته من الحبيب لكن هذه الحاجة أو الدعاء ليست لأغراض الدنيا والنعم المادية والجسمية، بل لأمور أكثر تعالياً وسمّواً، حيث يشعر الداعي العاشق بأنّه قد وقع تحت تأثير إحساس النكوص عن بلوغ الكمال ومسلسل التكامل، والحرمان من الحظوة بقرب الحبيب، وفقدان جدارة البقاء، وبالتالي الحرمان من الحياة الخالدة والسلام والجمال والخير المطلق، ولهذا يبادر إلى الدعاء والابتهال، ليكون ثابت القدم في هذا الطريق الموصل إلى الغاية المنشودة، ولئلا يقضي في منتصف الطريق وعلى ضفاف بحر الفناء

> وبإمكاننا أنْ نلتمس النموذج الأرقى لهذا النمط من الدعاء فى الكلمات المضيئة للأئمة المعصومين المعطومين المعصومين المعصو أدعية الإمام المهدي اللهِ.

- اللهم صلِّ على حجّتك في أرضك، وخليفتك في بلادك، والداعي إلى سبيلك ، والقائم بقسطك، والثائر بأمرك، ولي المؤمنين، وبوار الكافرين، ومجلي الظلمة ، ومنير الحق ، والساطع بالحكمة والصدق، وكلمتك التامّة في أرضك، المرتقب الخائف، والولي الناصح، سفينة النجاة، وعلم الهدى، ونور أبصار الورى، وخير من تقمص وارتدى، ومجلي العمى، الذي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً ، كما ملأت ظلماً وجوراً ،

- اللهم صلِّ على وليك وابن أوليائك الذين فرضت طاعتهم، وأوجبت حقّهم، وأذهبت عنهم الرجس،

> وطهّرتهم تطهيراً. - اللهم انصر وانتصر به أولياءك وأولياءه، وشيعته وأنصاره واجعلنا منهم.

> - اللهم أعده من كل باغ وطاغ، ومن شر جميع خلقك، واحفظه من بين يديه ومن خلفه، وعن يمينه وعن شماله، واحرسه، وامنعه من أنْ يوصل إليه بسوء، واحفظ فيه رسولك وآل رسولك، وأظهر به العدل، وأيدّم بالنصر، وانصر ناصريه، واخذل خاذليه، واقصم به جبابرة الكفرة، واقتل به الكفّار والمنافقين وجميع الملحدين، حيث كانوا في مشارق الأرض ومغاربها، برّها وبحرها ، واملاً به الأرض عدلاً ، وأظهر به دين

> - اللهم واجعلني من أنصاره وأعوانه، وأتباعه وشيعته ، وأرني في آل محمد ما يأملون ، وفي عدوهم ما يحذرون، إله الحق آمين، يا ذا الجلال والإكرام، يا



إنّ واحدة من الطرق المهمة في زيادة المعرفة العظيم على المواقع المعرفة والتعرّف على المقام الشامخ والرفيع للإمام بقية المعصومين الملكا. الله الأعظم الله ، هـ و معرفة دور وجوده المبارك

في عالم الوجود ونظام الخلق. فإذا علمنا أنّ ذلك الامام العظيم هومحور وقطب الوجود، وأنه الله على أرضه وسمائه، وأنّه نقطة ارتكاز جميع عالم الوجود، والحاكم على جميع الكواكب والسحاب، وسلطانه يشمل حتى الملائكة التي تحمل عرش الله سبحانه وتعالى، فإذا عرفنا كل ذلك، فإنّ المنزلة والمقام العظيم للإمام صاحب العصر والزمان

ستسمو وتكبر في أعيننا وتزداد علاقتنا ومحبتنا

له، وحينئذ سندرك كيف أننا كنا بالفعل غافلين

عن الامام اوعن ساحته القدسية ، مع أنه حي

إِنَّ الْأَنْمَةُ الْأَطْهِ اللَّهِ اللَّهِ الذِّينَ هِمْ خَلْفَاءُ اللَّهُ

في عالم الخلقة والوجود ومن خلال أحاديثهم

وكلماتهم \_ولأجل بيان العظمة والمكان والمقام

الرفيع للإمام ، ولفت أنظار الناس الى وجوده

فعلى سبيل المثال يقول الإمام الباقر الله.

ذكراً ، ويورثه الله علماً ، ولا يكله الى نفسه ).

(يكون هذا الأمر في أصغرنا سنّاً، وأجملنا

الشك فإنّ ذكر جميع الأئمة الأطهار الميِّكِ

هو جميل وحسن، ولكن لماذا يكون ذكر الإمام

المهدي الله خصوصية أكثر جمالية من بقية

وفي صدد الإجابة نقول: إنّ جميع المساعي

والجهود المضنية والتضحيات التي قام بها رسول

الله على والأئمة الأطهار المالية ، وكذلك حصيلة

ونتائج كل المواقف البطولية وما قدّمه اولئك

الأئمة المِيَّا من غال ونفيس، ستؤتى ثمارها على

يديه المباركتين. وستظهر بواسطته المباركتين

رسالة الرسول الأكرم الله والأئمة من اوصيائه في

إذن؛ فإن ذكر ظهوره الميمون هو ذكر لرسول

اللُّه ﷺ وبقيـة الأئمـة الأطهـار ﷺ وأن الشـخص

الذي يذكر الإمام الله ويذكر عصر حكومته

المباركة ، فإنه يذكر جميع الجهود والمساعى

الكبيرة التي قام بها الأئمة الأطهار الميكا ؛ لذلك

فإنّ ذكره المعصومين ذكر جميع الأئمة المعصومين

الأئمة الأطهار للتَِّكُا؟

المبارك \_فقد كانوا يعظّمونه بشكل رائع.

ويعيش بين ظهرانينا!

ولهذا فإن معرفة الناس وإحاطتهم بالعصر

معرفة عصر الظهور ، هي معرفة نسبية هنا علينا الالتفات إلى نقطة هامّة وهي: إنّ

إنّ الشخص الذي ولد وعاش في زمن الغيبة، بالكيفية التي يتحقق بها.

بعجائب وأحداث عصر الظهور نسبية أيضاً.

وكما أشرنا آنفاً، أنه لا يمكن لنا وضع النقاط

التعرف على عصر الظهور المشرق يجب أن نتعلم أننا وكما كنا غافلين عن ذكر الإمام بقية الله الأعظم ، كذلك فإنّنا نحمل قصوراً اتّجاه معرفة أوضاع وأحوال عصر

عصر الظهور المجيد سيكون عظيماً بحيث نبقى عاجزين عن تجسيده ورسم ملامحه بالشكل اللائق والمناسب، وأنّ ما أوردنـاه مـن عصـر الظهور العظيم يعتبر قطرة من بحر.

حلاوته، يكون بكل تأكيد عاجزاً عن تجسيده

الشامخ للإمام صاحب العصر والزمان الله هي معرفة نسبية ، فمن الطبيعي أنْ تكون معرفتنا

الظهور ولم نر أحداثه و وقائعه على حقيقتها ، لا يمكننا وصفه بشكل مناسب وكامل، وليس بإمكاننا بيان كيفيته، ولكن مع كل هذه الأحوال نتطرق إلى شرح بعض النقاط المهمة التي وردت من خلال أحاديث أهل البيت المنافئ ، كي نضفي على قلوبنا نوعاً من البهجة والسرور، حينما نذكر

نعم؛ إنّ الجمال الجميل لذلك الإمام على الحروف بشكل دقيق، ومعرفة عصر الظهور

التعر"ف على منزلة الإمام صاحب العصر والزمان على

وعلينا أنْ نعلن أيضاً أنّ التعرّف على عصر الظهور المشرق ومعرفة خصائصه العجيبة والفريدة، يزيد قيمة وأهميّة الدين لدى العارفين والمطّلعين على عصر الظهور، وكذلك يزيد هذا من قوّة اعتقاد أتباع مذهب أهل البيت المِيِّكِ

المبارك، والذي تبسط فيه الحكومة الإلهية نفوذها على جميع أرجاء المعمورة معناه معرفتهم بالثقافة القيّمة لأهل الوحى والرسالة الميك وعلومهم

ولم يشاهد عظمة عصر الظهور ولم يتذوّق

وعلى هذا الأساس ، وكما أنّ معرفتنا بالمقام

نعم؛ فإنّنا الى اليوم الذي لم نعش في عصر ذلك العصر السعيد.

إنّ معرف الناس وإحاطتهم بالعصر المبارك والذي تبسط فيله الحكومة الإلهية نفوذها على جميع أرجاء المعمورة معناه

معرفتهم بالثقافة القيمة لأهل الوحي والرسالة إ وعلومهم المتعالية. \_كما ينبغي أنْ يكون\_ وذلك باعتبار أن الشخص الذي يعيش في غياهب سجن الغيبة ، ولم يتذوق

طعم وحلاوة يوم الظهور، كيف له النظر بعين لم

يرفع عنها الغطاء إلى إشعاعاته وأنواره البهيجة؟

ولعمري من أين له توصيف هذه الحالة وبيانها الى

ومن المؤكد إننا إذا لم نتخلّص من سجن الغيبة، وندرك عصر الظهور، فمن المستحيل درك ولمس عظمة ذلك اليوم الذي تعم وتنتشر فيه رايات العدل والمعرفة والعدالة والقوة على كل بقاع العالم. ولا يمكن لأحد بأية حال من الأحوال تلمس حلاوة ولذّة العصر المذكور مالم يراه ويعيش في كنفه.

نعم؛ فإنّ مستقبل العالم سيؤول ويتحوّل الى دنيا مشرقة ونيرة؛ بحيث تكون أعيننا عاجزة عن رؤيته، وفكرنا قاصراً عن إدراكه، ومع هذا يجب علينا التفكير باستمرار بكّل وجودنا في وصول ذلك اليوم المتألّق، وباعتبار أنّ كلّ إنسان طاهر المولد ويحمل نمطاً من أنماط التفكير السليم، هـ و في غايـة الشـ وق في انتظاره ، ولنـا في ذلك النهج أسوة ، لأنَّ حالة وعملية الانتظار لا تحمل معها أفضل العقائد والأفكار الصحيحة فحسب؛ وإنّما هي أفضل أنواع الجهاد والأعمال وأكملها. قال رسول الله على : (أفضل جهاد أُمّتي انتظار

ويقول الامام الجواد الله : (أفضل أعمال شيعتا، انتظار الفرج).

فهذه هي القيمة الحقيقية ليوم الخلاص من وجهة نظر أهل البيت المَيِّلِاً.



الرواية ؛ إذ أنَّ غير واحد من الأئمة اللِّكِ أمهاتهم من الإماء.



ماهو التكليف الشرعي عند ظهور الإمام ١٤٠ من هو نائب الإمام إله في الوقت الحاضر؟ يصلح الله أمر الإمام إله في ليلة؟ هل أمُّ الإمام ﴿ روميَّة أو أمَة سوداء؟ لِمَ أنصار الإمام إلى عند ظهوره قلة؟

> ماهو التكليف الشرعي عند ظهور الإمام ﷺ؟ حسين الوائلي

ماهو تكليفي الشرعي عند ظهور الإمام؟.

إنْ كان السوَّال عن أصل التكليف فهو إطاعة الأمر (أَطيعُوا اللَّهَ وَأَطيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْر مِنْكُمْ) وإنْ كان عـن المصاديـق فبالإمـكان أنْ تصـدر أوامـر مولويـة يصدرها الإمـامﷺ ، من حيث كونـُه إماماً وقائداً فيجب اتّباعه ، إضافة إلى أنّه يظهر أحكاماً قد اندرست من شريعة سيد المرسلين ، فيجب على المكلفين اتّباعه فيها.

\*\*\*\*\*\*\*

من هو نائب الإمام؛ في الوقت الحاضر؟ محمد زاهر عليوي

هل يوجد نائب للأمام الحجة الله في الوقت الحاضر، ومن هو؟.

إنْ كنت تسأل عن النائب الخاص فلا يوجد نائب خاص، من زمن انتهاء الغيبة الصغرى إلى صدور الصيحة في السماء، أي قد انقطعت النيابة بعد وفاة النائب الرابع وهو علي بن محمد السمري الله وذلك باعتبار ما ورد من توقيع عنه الله وهو: (بسم الله الرحمن الرحيم ياعلي بن محمد السمري أعظم الله أجر إخوانك فيك ، فإنّك ميت ما بينك وبين ستة أيام ، فاجمع أمرك ولاتوص إلى أحد فيقوم مقامك بعد وفاتك، فقـد وقعت الغيبة التامـة، فلا ظهور إلا بعد إذن الله تعالى جل ذكـره، وذلك بعد طول الأمد، وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض جوراً، وسيأتي شيعتي من يدّعي المشاهدة الا فمن أدّعي المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذاب مفتر ولاحول ولاقوة إلا بالله العلي العظيم).

وقد تسالم علماؤنا على ذلك حتى قال ابن قولويه ( ... عندنا أنَّ كل من ادَّعى الأمر بعد السمري الغيبة للشيخ الطوسي ص١٢ رقم ٣٨٥). (الغيبة للشيخ الطوسي ص٤١٢ رقم ٣٨٥).

امَّا إِنْ كان السؤال عن النائب العام فنقول: نعم ولكن لم يشخَص بالاسم وانَّما قد شخَّص بالصفة، وذلك باعتبار ماورد من روايات عن أهل بيت العصمة الله تلا على ذلك ، منها ماجاء عن الإمام العسكري على : (...فأمّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه، مخالفاً لهواه، مطيعاً لأمر مولاه

إذن هذه الرواية حدَّدت النائب العام بصفة الفقاهة ، وهي ملكة يحصل عليها الإنسان بعد دراسات مطوَّلة ومعمَّقة في الفقه والأصول واللغة والمنطق والتفسير وغيرها من علوم قد تستغرق ٤٠ عاماً من الدراسة المستمرة والمثابرة التامة ، فإذا حصل على هذه الملكة وباقي الصفات المذكورة في محلها من العدالة وغيرها أصبح مؤهلاً لأنْ يتصدّى لبيان شرائع الدين، ويتصدى ليكون نائباً عاماً عنه على وهذا المعنى له مصاديق متعددة في عصرنا الحالي.

\*\*\*\*\*\*\*

### يصلح الله أمر الإمام الله في ليلة؟

هل الأزمة المالية التي حصلت في سنة ٢٠٠٨ في العالم الغربي والدول الأخرى تدخل ضمن الحديث (يصلح له أمره في ليلة)؟.

انَّما هذه الأزمة هي مؤشر واضح على فساد كل الأنظمة التي تدَّعي إصلاح الأمم، فهي بالتالي مؤشر واضح على عدم قدرة هذه الأنظمة على قيادة المجتمع للرفاه الذي ينشده، وهذا يرجعنا إلى ضرورة الإيمان بالفطرة التي تؤكد على وجود المنقذ العالمي والمصلح الذي يحكم بالقسط والعدل في كل أرجاء العالم، وهذه الأطروحة هي الكاشفة عن الحكمة من الخلق، فانَّ الله خلق البشرية لسعادتها

### \*\*\*\*\*\*\*

هل أمُّ الإمامِ إلى روميَّة أو أمَّة سوداء؟

قاسم حسين

أجعد الشعر وبعضها طويل الجسم أسبل الشعر أبيض مشرب بحمرة، والمعروف عن أمَّه اللها انها روميَّة ، وفي بعض الأحاديث أمَّه أمة سوداء. وكأنَّ الحديث عن شخصيتين؟.

فلا يعني هذا وجود شبخصيتين، وإنّما هذه الروايات ناظرة إلى شخصية واحدة، ولكن تدخلت الأيادي الوضَّاعة لإرباك الأمَّة، ووصفته بأنَّه محمد بن عبد الله، فهكذا الحال في أوصافه، وهكذا

الحال في كل مسالة فيها روايات متعارضة ، فانّ مقامنا فيه روايات على قسمين:

التعارض لانُّها تصف زماناً أو مكاناً معيناً ، أي تصف الإمام ﷺ حال صغر سنِّه أو غير ذلك. القسم الثاني: ما يفهم منها التعارض المستقر، وفي هذا الحال يرجع فيها إلى مرجعات باب

عن ضريس الكناسي، قال: (سمعت أبا جعفر الباقر الله يقول: إنّ صاحب هذا الأمر فيه سنة من يوسف ابن أمة سوداء، يصلح الله عز وجل أمره في ليلة واحدة). (كمال الدين وتمام النعمة : ٣٢٩).

ولا يخلو الاستدلال بهذه الرواية عن تأمل ظاهر، وذلك بالالتفات إلى نقاط:

رعد كامل عبادي

لاعلاقة لهذه الأزمة بهذا الحديث.

سيدي عنـد القـراءة لأوصاف الإمـام ﷺ الخَلقية نرى أقوالاً تصفـه بأنّه عربى اللون مربوع الجسـم

لايتكلم الحديث الصحيح عن شخصيتين وانّما عن شخصية واحدة ، ولكن قد يفهم من روايات غير صحيحة السند الكلام عن شخصية ثانية بأوصاف ثانية تذكر الإمام المهدي الله كما هو الحال في روايات اسم الإمام الله ، فانّ الروايات الصحيحة ذكرت أنّه محمد بن الحسن العسكري، ولكن الروايات غير الصحيحة ذكرت أنّه محمد بن عبد الله.

القسم الأول: ما يفهم منها بحسب الوهلة الأولى التعارض، ولكن مع التأمل البسيط يتضح عدم

التعارض من قبيل موافقة الشهرة أو غيره.

مناقشة الاستدلال:

• • • • اعداد: محمد الخاقاني

إنَّ عنوان (صاحب الأمر)

لا يخلو إمّا أنْ يكون منصرفاً إلى

خصوص الحجة المهدي الله ، وإمّا ينطبق على

غيره من أولى الأمر أيضاً، فإن قيل بانصرافه ثبت رجوع

الرواية ولحقاها به الله اله وإنْ قيل بعمومه لم يُعلم المصداق المقصود من

الثانية: إنَّ الاستدلال المذكور مبنى على مقدمة خاطئة، وهي: أنَّ أمَّ الإمام المهدى الله من الروم،

الثالثة: إنَّ التصريح بلون أمهات الأئمة الله على خلاف سيرة الأئمة الله الجارية على التحفظ على

وهذا ما ينتهي بنا إلى الجزم إمّا بزيادة مفردة (سوداء) في الرواية، وإمّا بصدورها بهدف التعمية

خصوصيات نسائهم تحفظاً شديداً، بل هو على خلاف سيرة المتشرعة وأصحاب الغيرة من الناس

والتلبيس، نظراً لما يعلمه الإمام الباقر الله من مستقبل الهجوم على بيت الإمام العسكري الله وتفتيش

نسائه بحثاً عن أمّ الإمام المهدي الله (أضف إلى ذلك: أنَّ إمام القوم المدعو (أحمد الحسن) حينما

وصل في شرائع إسلامه ٣ / ١٩٩ إلى أحكام النساء الإماء قال: (وأعرض عن التفصيل؛ لعدم الحاجة

في الوقت الحاضر)، فمن أين صارت أمّه من الإماء، رغم إلماحه في كلامه هذا إلى انقراضهن؟ ١).

\*\*\*\*\*\*\*

هناك الآن الكثير من المشتاقين لظهور الإمام والمتلهفين لنصرته على ، فلماذا عندما يخرج مولاي

من الذي يقول إنَّ أنصاره قلَّة ، فإنْ كنتم تقصدون الـ(٣١٣) فهـؤلاء هم القادة لجيشـه وأصحاب

الرتب العالية في حكومة الإمام المهدي الله فقد قال الإمام الصادق الله للمفضل بن عمر (كأنّى انظر

لى القائم على منبر الكوفة وحوله أصحابه ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً ، عدّة أهل بدر ، وهم أصحاب

وذكرت روايات أخرى بأعداد أخرى مثلاً: قيل انّ عدد أنصاره خمسة آلاف أو عشرة آلاف أو اثنا

عشر ألفاً أو خمسة عشر ألف رجل (الغيبة للنعماني ٣٠٧، بحار الأنوار ٥٢/ ٣٢٣) بالإضافة إلى سبعين

ألف صدِّيق يرجعون إلى الدنيا وينضمون إلى الإمام المهدي الله في الكوفة. إضافة إلى القاعدة الشعبية

صاحب الزمان ﷺ يكون أنصاره فلَّة؟ (اللهم أرنا الطلعة الرشيدة والغرة الحميدة وعجِّل لنا ظهوره).

ومقتضى روميتها أنْ تكون بيضاء اللون، ولا يخفاك وهن هذه المقدمة؛ فإنه لا ملازمة بين الأمرين؛ إذ

ربما تكون المرأة من أهل الروم إلا أنها لسبب أو لآخر -ككون أمّها من الإماء، باعتبار أنَّ والدها من

ملوك الروم، فتكون تحته بحسب العادة مجموعة من الإماء والجواري قد تكون امرأة سمراء.

جميعاً؛ فإنَّ هذا مما لم يُعهد من سائر أهل العفَّة فما بالك بالأئمة الطاهرين المِيِّكُ ١٤.

# جغرافيسة عصسر الظهلور



موقع الجامع الأموي وسط العاصمة السورية دمشق

باب جيرون ، باب منسوب الى الملك جيرون بن سعد بن عاد

وهو من أبواب الجامع الأموي المعروف في العاصمة السورية

كان ذكر هذا الباب - تأسيساً ومؤسساً - في الزمن الغابر، وأمتد هذا الذكر -لا من حيث الأثر- بل ببقاء التسمية ليس فى الزمن الحاضر، بل سيمتد ذلك حتى الزمن القابل، حيث يقترن بقطع عنوان للفتنة، رمز للشر، فرع الشجرة الخبيثة، من ناصبوا الحق وكادوا لآل محمدﷺ محاولين طمس نور الهداية ومحو بركة الدوحة المحمدية فقد ورد ذكر باب جيرون في مجريات أحداث عصر الظهور المقدس للإمام المهدي الله ، حيث تكون فيه حادثة لها شأنٌ في تتابع حوادث ذلك العصر، حادثة تمثل انعطافة كبيرة في انقلاب الأمر لصالح الحق في

خربطة سوريا

صراعه الأزلي ضد الباطل، ولا يتم ذلك الا على يد صاحب العصر وولي الرحمن على ، الموكل بمهمة إصلاح الكون، وإرجاع الحق الى نصابه ، بظهور دين الاسلام على الدين كله.

حيث جاء في رواية في كتاب (الفتن) لنعيم بن حماد عن جراح عن أرطاة قال: يبايعه ثم يعود المهدي الله الى مكة .. ثم يخرج رجل من كلب، فيخرج من كان في أرض ارم كرهاً .. فيسير المهدي الى بيت المقدس في إثني عشر ألفاً ، فيأخذ السفياني فيقتله على باب جيرون.

### في أروقــة المكتبة المهدوية

تعريف بما تحفل به المكتبة المهدوية وما في جنباتها من مؤلفات وعرض ما تناولته هذه المؤلفات بأسلوب موجز وجذاب، خدمة للقراء وتذليلاً لسبل البحث امامهم

الألوية ، وهم حُكَّام الله في أرضه على خلقه).

الوسيعة في أنحاء المعمورة.

لِمَ أنصار الإمامِ عند ظهوره قلَّة؟

### قراءة في كتاب الغيبة

🧻 لؤلفه الشيخ الجليل أبي محمد عبد الله بن إبراهيم بن جعفر الكاتب المعروف بـ(ابن أبي زينب النعماني) والمتوفي سنة ٣٦٠ هـ.

الكتاب من تحقيق فارس حسون كريم ، ٢١ - ما جاء في ذكر احوال الشيعة ومن منشورات (مدين). ويقع في طبعته عند خروجه الله ٢٠ -ما روي أنَّ الأولى ١٤٢٦هـ بأكثر من (٣٧٠) صفحة من القائم يستأنف دعاءً جديداً.. ٢٣ -ما القطع الوزيري. وهو بعد مقدمة وترجمة جاء في ذكر سن الإمام الله.. ٢٤ - في للمؤلف وما قيل حول الكتاب، يتضمَّن سنة ذكر إسماعيل اللهِ .. ٢٥ -ما جاء في أنَّ وعشرين بابا ، هي على التوالي:

٢ - في ذكر حبل الله الذي أمرنا بالاعتصام ملكه. به.. ٣-ما جاء في الإمامة والوصية.. ٤-ماروى في أنَّ الائمة اثنا عشر إلى .. الامام الحجة المهدي المنتظر الله ، ٥-ما روى في الإمام اللهِ.. ٦-الحديث المروي عن طرق العامة. ٧-ما روى فيمن روايات في هذا الخصوص.

شك في واحد من الأئمة الميكالان. ٨- ما روى في انَّه لا يخلي الأرض من حجة. ٩ -ما روى في انَّه إنْ لم يبق في الأرض اثنان لكان أحدهما الحجة الله ١٠ -ما روى في غيبة الامام المنتظر الله ١١٠ - ماروى فيما أمر حاجة .. ). به الشيعة من الصبر.. ١٢-ما يلحق الشيعة بعد التمحص.. ١٣ - ما روي في صفته الله وسيرته.. ١٤-ما جاء في العلامات التي تكون قبل قيام القائم الله الله المالة عنه عاء في الشدة التي تكون قبل ظهورها الله ١٦ -ما

سَيِّ الله ٢٠ ما جاء في ذكر جيش الغضب..

جاء في المنع من التوقيت.. ١٧ - ما جاء فيما يلقى القائم الله الله الله الله الماحاء في ذكر السفياني.. ١٩-ما جاء في ذكر رسول الله

- ثم يعلِّق صاحب الكتاب على ذلك

من عرف إمامه لم يضره تقدم هذا ١-ما روى في صون سر آل محمد ﷺ.. الأمر أو تأخَّر. ٢٦-ما روي في مدة خصص المؤلف كتابه هذا في

ولم يأل جهدا في ذكر ما ورد من ينقل المؤلف في هذا السياق رواية عن العترة الطاهرة تؤكد أنَّ الامام الله على المال ال يقول الجاهل: ما لله في آل محمد عَيَّالًا من

- ويؤكِّد في موضع آخر من كتابه القول: (بأنَّ الارض لا تخلومن حجة لله عز وجل، ولكنَّ الله سيعمي خلقه عنها بظلمهم وجورهم وإسرافهم على أنفسهم..).

وفي هذا الخصوص ينقل المؤلف حديثًا عن يمان التمار عن ابي عبد الله على وأحاديث سواه يقول فيها: (إنَّ لصاحب

المعرّوف إرابي رَيْبُ النَّمُاني ،

الامام المنتظر الله؟-- ثم يبين المؤلف-وفق الروايات

بالقول: -فمن صاحب هذه الغيبة غير

طبعا-سبب ما تقدم بأنَّه: (لوخَلَت الأرض ساعة واحدة من حجة الله لساخت بأهلها). - ثم يرجع مؤلف الكتاب إلى حال غيبة

القائم الله فيقول:

(بأنَّه حاضر موجود (حجة الله على الناس)قائم ماش في طرقها، داخل في دورها وقصورها، جوّال في شرقي هذه الارض وغربها، يسمع الكلام، ويسلّم على الجماعة ، ويرى ولا يُرى إلى الوقت الموعود، ونداء المنادي من السماء، ألا ذلك يوم فيه سرور ولد علي الله وشيعته.



الملاحظ من هذه الروايات المباركة وغيرها أنَّ الشريد

ابن الحسن العلاد.

لماذا لُقّب بالشريد؟.

لسان أمير المؤمنين والباقر المُناكل والشريد بمعنى الطريد، أي المطرود من هذا الخلق الضّال، الذي لا هم عرفوه، ولا هم عرفوا قدر نعمة وجوده، ولاهم أقبلوا على أداء حقّه وأداء واجب شكره، بل إنّهم بعد إنْ يئس أوائلهم من التسلط عليه وقتله وقمع الذريّة الطاهرة أقبل الخلف منهم على نفيه وطرده من القلوب مستخدمين اللسان والقلم في هذا الصدد، وها هو الله يقول الابراهيم بن علي بن مهزيار: (انّ أبي الله عهد إليّ أنْ لا أوطّن من الارض إلا أخفاها وأقضاها إسراراً لأكري، وتحصينا لمحلّي من مكائد أهل الضلال) الى

تعيشوا بأمان.. فلا تنسوني بدعائكم لتعجيل الفرج لي.

نسأل الله أنْ يعجل ظهوره وأنْ يبعد عنه كل بلاء.

جزى الله خيراً كل من كتب في هذا الموضوع، ولكننا لم

نجد لحد الآن ما يشفي الغليل، بل وللأسف وجدنا تفسيرات

لا دليل عليها من قبل بعض المشرفين كما ورد فيما ذكرته

الاخت نور الهدى، حيث فسرت الشريد بالطريد! او ما

ذكرته الاخت نسيم الظهور على لسان المولى الله من أنَّ

غربته ومعاناته وتشريده ( انما هي من أجل شيعته ... وإلى

صحيح أنَّ الإمام الله يتحمل من أجل شيعته ، ولكن من

إذن لابد أنْ يكون هناك تفسير اوضح واعمق لصفة

إنّ الإسهام في رجوع الإمام المهدي الله يشمل جوانب

عديد، فأعتقد أنَّ الحرص على معرفة إمام زماننا الله ونبذ

الجهل من أهم الإسهامات التي نستطيع من خلاله أنْ نعيد

هناك مجموعة من الألفاظ التي اقترنت ببعض فأضحت

هيئة يستعملها المتكلمون في مواقف عدة، ومنها هيئتنا

المذكورة، فلو افردنا اللفظين عن بعض بغية البحث في

أمًّا الشريد، فقد ذكر الراغب الاصفهاني رحمه الله

وامًّا الطريد فقد ذكر رحمه الله في مفرداته (...يقال

أقول: لاشك أنَّ اللفظين باجتماعهما في هذه الهيئة

أطرده السلطان وطرده إذا اخرجه عن بلده وأمر أنْ يطرد

يدلان على أنَّ الموصوف بهما قد طرد من محله عنوة وشرّد

لكي يصير عبرة لغيره ممن يهم بفعل ما فعله ، وكلا الوصفين

ينطبقان على الإمام الله عليه فقد أخرج عنوة خائفا وأريد

وعموما فالهيئة مستعملة في كلمات العرب، وقد استعملها

الائمة الله في الإمام الله ، وهذا معروف منهم في استعمال

بعض الكلمات القصار والامثال العربية للدلالة بها على أمور

مشابهه ، فقد ورد في نهج البلاغة (لشدما تضرعا شطريها)

وهذا نظير استعمال العرب للهيئات الاخرى كقولهم

(اكل عليه الدهر وشرب) وقولهم (رجع بخفي حنين) وقولهم

(ماهـذا الحيص بيص) وغيرها من الكلمات التي صدرت في

أخي في الله الجبايشي لم يرد في التاريخ أنّ الإمام اللهِ

ألا ترى معي بأنَّ ما ذكرته لا ينطبق على حال الإمام اللهِ؟.

وهناك تتمة شيقة للموضوع لنتابعها على رابطه

في منتدى مركز الدراسات التخصصية في الإمام

المهدي الطلخ الاتي:

www.m\_mahdi.info,forum,

أخرج عنوة، وانّما غاب الإمام الله عن الانظار، باختياره وهو

وقوله (لمّا رأيت فالجا قد فلجا)، (عفطة عنز)...

موقف خاص واستعملت في مواقف مشابهه.

في سن الخامسة ولم يتعرض للطرد؟.

التنكيل به وباهله لكي يكونوا عبرة لغيرهم.

(وشر دت فلانا وشردت به، أي فعلت به فعلة تشرد غيره أنْ

يفعل فعله ... قال تعالى: (فَشَرِّدْ بِهِمْ مَنْ خَلْفَهُمْ )...).

الشريد والطريد غير ما ذكر في ما جاء على لسان الأختين،

قال إنَّ تشريده هو من اجل شيعته؟؟ فقد يكون بسبب اعدائه

آخر ما قالته أيَّدها الله.

Montathrarir

صاحب العصر والزمان العلا.

الاسدى الجبايشي

معناهما لوجدنا مايلي:

فالله الله في إمامكم أيّها المؤمنون.

جاء عن الأصبغ بن نباتة انه قال سمعت أمير المؤمنين

(صاحب هذا الأمر الشريد الطريد الفريد الوحيد)

صاحب هذا الأمر؟ قال الله : (لا ولكن صاحب الأمر الطريد ثمانية أشهر) (كمال الدين٣١٨)

هو الإمام الحجة بن الحسن الله.

في (مدينة المعاجز) (ج٧ص٢٦٤).

### نور الهدى

تكرَّر ورود هذا اللقب على السنة الائمة الله وخاصة على أنْ قال: قال أبي اليَّلاِ:

(فعليك يا بني بلزوم خوافي الارض، وتتبع أقاصيها، فإنَّ لكلِّ وليِّ من أولياء الله عز وجل عدواً مقارعاً ، وضداً

طرحها الموضوع للحوار.

كأنى بصاحب الامر وهو يقول الا تعلمون أنَّ غربتي وعذابي وصبري وتحمل المخاطر والصعوبات والتشريد والمعاناة مع

وعن عيسى الخشاب قال: قلت للحسين بن على النِّك : أنت

الشريد الموتور بأبيه المكنى بعمه يضع سيفه على عاتقه

ومعنى الشريد هو الفار من بين الناس ، والطريد المبعد خوفا من الظالمين ، كما اشار لذلك السيد هاشم البحراني

فالإمام الله هو المبعد الفار من الناس خوفا من الظالمين، فهل لنا أنْ نسهم في عودة الشريد الطريد وكيف

الاخت الكريمة مشرف الواحات: جزيت خيراً على مساهماتك الكثيرة في إثراء هذا المنتدى ولكني اتصور أنَّ اثارة مثل هذا الموضوع الذي يتناول هاتين الصفتين (الشريد والطريد) يحتاج الى تنقيح معنى هاتين الصفتين بشكل دقيق قبل الخوض في وصف الإمام الله بهما لكي لا يشتبه الأمر على عامَّة المؤمنين، فإنَّ وصف الإمام بمنقذ البشرية خاتم الاوصياء ووارث الانبياء وناموس العصور والازمنة بهذه الصفات ليس أمراً سهلاً.

أرجو التوسع أوَّلاً في بيان مضامين هذه المصطلحات المتعددة ومن ثم تطبيق ما يليق منها بساحة الامام الحجة

ربما رأى العضو زمزم فيه نوع من وجهة نظر سليمة ، فتوضيح هذا المعنى للاسم لابد أنْ يكون بموضوعية لانَّ فيه اشكالات من قبل المخالفين، يعترضون فيها علينا كون تسميته بالخائف الشريد الطريد فياحبذا الاسهاب بهذا الشـرح ، مع إنّي أجد بالشـرح السابق لنور الهدى شرحاً مستوفياً، وفقها الله، واعزَّ الله مشرف الواحات على

مكائد الزمان ومايدبر لي هي كلها من اجلكم ياشيعتي لكي

## الإمام ينبغي له الحضور بين يدي الأمّة

فكيف تنسجم الغيبة مع الإمامة؟ الإمام يعني القائد، ومهام القائد كلّها تحتاج إلى وجوده مع قواعده، سواء كان ذلك لغرض التوجيه أو لمعرفة حالاتهم واحتياجاتهم وإمكانياتهم ومقدراتهم، وكامل الأرقام والمعلومات الإحصائية التي على أساسها توضع الخطط الخاصة بالقيادة، وترسم خطوات الإدارة، وكذلك تحديد اسلوبها ومنهجها، ويعتمد عليها إصدار القرارات والتوجيهات والإرشادات ...الخ. والإمام المهدي الله هو الإمام والقائد الفعلي في هذه العصور وهو غائب، فكيف تتم القيادة...؟.

والجواب على هذا سيكون بنقاط:

أولاً: الغيبة غير الممكنة للقائد هي ما كانت ضد الحضور، وأمًّا غيبة الإمام الله فهي ضد الظهور، وبين الغيبتين فارق واضح ، فالغيبة الأولى تعنى الانقطاع وعدم الاطلاع ، بينما الغيبة الثانية هي عدم معرفته من قبل قواعده فقط، وأمّا اطّلاعه ومعرفته ومراعاته لقواعده وتواجده معهم في هذا المكان أو ذلك الزمان فهوما أشارت إليه الروايات وأثبتته المقابلات واستشعرته العقول والأرواح من خلال كثير من القرائن والأدلة.

ثانياً: جعل اللهِ نظاماً حكيماً وسهلاً وعالي المستوى، يعتبر بديلاً عن الأمور التي تحتاج الحضور والظهور معاً بالنسبة للقواعد، وهـذا النظام متكوّن بإذنه، وقد رجع الناس إليه بتوجيهه وأمره وإنه قائم ومحفوظ برعايته ودعائه الله في النظام هو مؤسسة المرجعية الدينية التي يقودها الفقهاء الجامعين للشرائط، والذين هم ممن يفتخر بهم المذهب والإسلام والإنسانية ، من حيث

المستوى العلمي والرقي الروحي والانضباط النفسي بالإضافة إلى مستويات الورع والتقوى التي يعجز اللسان عن وصفها ، والبنان عن رسمها. وبوجود هذا النظام البديل والوكيل للإمام الله في الأمور التي يمكن توكيل قائد غيره فيها ينتفي وجوب وشرط المباشرة من

ثالثاً: غياب القائد مشكلة كبيرة بل طامّة كبرى، وهذا الإشكال لا يوجُّه إلى الإمام المهدي الله ولا إلى قواعده، بل يجب أنْ يوجَّه إلى مسّببي غيبته ، علينا أنْ نجعل من هذا الاستفهام والتعجب محرّكاً لنا ووازعاً لهمتنا لاستعجال ظهوره وبذل الجهد وإفراغ الوسع في سبيل ذلك. فنقول لأولئك، اصحاب الانتظار السلبي، بدلاً من أنْ تلعنوا الظلام حرىٌّ بكم أنْ تشعلوا ولو شمعة واحدة...!.

رابعاً: القيادة بالنسبة للإمام المهدي الله ليست من قبيل القيادة الدنيوية والتي تنتقل مباشرةً من الشخص الذي يعجز عن ممارسة أعماله إلى شخص غيره يستطيع ذلك، وإنّما القيادة هنا هي الإمامة، والإمامة هي عهد إلهي ولباس سماوي غير قابل للنقض إذا عُقِدْ، ولا إلى النَزْع إذا لُبس إلّا بأمر إلهي، وأمّا بالنسبة للمخلوقين فأنّى لهم ذلك ، فعندما يضيّق على الأنبياء والأوصياء من ممارسة أعمالهم ومهامهم من قبل الظلمة ، سواء كان بالتهجير والتغريب والمطاردة، أو بالحصار أو بالسجن والإقامة الجبرية، كلّ هذا لا ينزع عنهم وظيفتهم الإلهية ولا مناصبهم السماوية. فبعد أنْ دلتنا البراهين الثابتة والحجج الدامغة على الإسلام عامة ومنهج أهل البيت المَيْ خاصة ، والقضية المهدوية على الوجه الأخص ، فهذا لا يُنقض عند عدم تحقيق مبدأ حضور القائد من شروط القيادة.

# ضرورة وجسود النواب

النظام الذي كان لابد من اتباعه في غيبة الإمام المهدي الله هو نظام (النيابة) الذي لجأ إليه الإمام المهدي الله إبان غيبته، من أجل إثبات وجوده الشخصي، وإنه هو الإمام محمد بن الحسن العسكري الله أولا، وممارسة دوره القيادي ثانياً ، إذ كون النواب قنوات الاتصال الدقيقة بينه الله وبين شيعته.

وكان هذا النظام هو النظام الأمثل الذي أثبت نجاحه على نحو سبعين عاما تقريبا من عمر الغيبة الصغرى، أي منذ استشهاد الإمام العسكري الله عام (٢٦٠هـ) حتى وضاة النائب الرابع على بن محمد السمري الله على بن محمد السمري وكان اختيار النواب بمواصفات خاصة تنم عن دقة العمل المتخذ في هذه المرحلة ، والأسلوب الأمثل الذي اتبع في انسيابية المعلومات بين الإمام الله وبين قواعده الشعبية ، فبوجود هؤلاء النواب، لم تستشعر الشيعة الفراغ الناجم من غياب الإمام الله إبان عهد الغيبة الصغرى، فكان بحق النظام الأنسب الذي أثبت جدارة

مهمة الإمام الله في غيبته. وقبل الولوج في خضم حياة هؤلاء النواب، لابدُّ من الحديث عن نظام النيابة ، وهذا ما سنتناوله في ضوء النقاط الآتية وضمن حلقات: أولاً: مفهوم النيابة.

ثانياً: لمحات عن نظام النيابة. ثالثاً: أقسام النيابة.

رابعاً: فلسفة النيابة الخاصة. أولاً: مفهوم النيابة:

النيابة لغة: النيابة بكسر النون من ناب،

وناب عنتى فلان ينوب نوبا ومنابا، أى قام مقامي، وناب عني في هذا الأمر نيابة إذا قام مقامك ، وناب الوكيل عنى في كذا ، ينوب نيابة فهو نائب، وجمع النائب نوّاب، ككافر وكفّار. وقيل (النوّب): اسم لجمع نائب مثل: زائر وزوّر، وقيل هو جمع ويقال: أنبته (أنا) عنه، واستنبته، والإنابة بمعنى: التفويض والتوكيل. النيابة اصطلاحا: هي قيام شخص مقام غيره في التصرف بإذن منه، أو مِن وليه في أمر أو عمل ما ، يقال: نائب الإمام ، ونائب الرئيس، ونائب القاضي، ونائب الشعب. ونائب الإمام: هومن ينوب عن الإمام

> الغائب المهدى المنتظر الله الله المنتظر الله المهدى ثانياً: لمحات عن نظام النيابة:

إنّ القراءة الدقيقة لحياة أئمة أهل البيت الله وسيرتهم الله ترشدنا إلى أنّ نظام النيابة لم يكن خاصا بالإمام المهدي الله ، وإنه قد تم اعتماد مثل هذا النظام من عصر الإمامين الباقر والصادق الله وانتهاء بالإمامين الهادي والعسكري الله إلى أنْ استقر وتجلّى أمرهذا النظام بشكل أوضح في زمن غيبة الإمام المهدي الله ، فقد اتخذوا عَلَيْ عدداً من الثقاة المخلصين في إيمانهم من شيعتهم وجعلوهم وكلاء ونواباً عنهم، يتحركون بإذنهم وبأمرهم، ويشكِّلون قنوات للارتباط

بالمؤمنين الموالين. ويؤيد ما ذكرناه من وجود وكلاء ونواب للأئمة المعصومين العلاق ما ذكره الشيخ الطوسي (ت/٤٦٠هـ) حيث قال: (...وقبل ذكر من كان سفيرا حال الغيبة نذكر طرفا من أخبار من كان يختص بكل إمام ويتولى له الأمر على وجه من الايجاز ونذكر من كان ممدوحا منهم حسن الطريقة ، ومن كان مذموما سيِّء

المذهب ليعرف الحال في ذلك). ثم قال: فمن الممدوحين حمران بن أعين، الذي قال فيه الإمام الباقر الله (لا يرتد والله أبدا)، ومنهم المفضل بن عمر الذي كان بوابا للإمام الصادق الله إلى أنْ قال: ومنهم أيوب بن نوح بن دراج، الذي كان وكيلا للإمام الهادي الله ، ومنهم علي بن جعفر الهماني ، كان من وكلاء الإمامين العسكريين الماهيم من الأصحاب الذين لا يسع المجال لذكرهم. ثم ذكر أسماء جماعة من الوكلاء المذمومين.

إلا أنَّ نظام النيابة الذي أنشئ في عصر الإمام المهدي الله يختلف عما كان عليه في

إنّ القراءة الدقيقة لحياة أئمة أهل البيت عليه وسيرتهم على ترشدنا إلى أنّ نظام النيابة لم يكن خاصا بالإمام المهدي إن وإنه قد تم اعتماد مثل هذا النظام من عصر الإمامين الباقر والصادق إ وانتهاء بالإمامين الهادي والعسكري إلى أنْ استقر وتجلَّى أمر هذا النظام بشكل أوضح في زمن غيبة الإمام المهدي الله

عصر الأئمة السابقين التلا ، ونوضح ذلك من أولا: إنَّ وكلاء ونواب الأئمة المِيِّكِ كانوا مراجع للناس في المناطق التي كانوا يسكنونها بعيدا عن منطقة سكن الإمام المعصوم الله إضافة إلى أنَّ الأئمة ﴿ كَانُوا يَقَابِلُونِ النَّاسِ ويشاهدونهم حتى مع وجود هؤلاء الوكلاء، وكان موضع سكناهم معلوما عند عامَّة الناس ، ولم يكن هذا الأمر متوافراً للناس كافة في مدة الغيبة الصغرى، بل كان محصوراً بالنواب الأربعة وبعض خواص الإمام الله ، الذين يتمتعون بأعلى درجات الثقة.

💠 🔸 🗘 ندی سمیل عبد محمد

عاشا في ظروف قاسية اقتضت غيابهما عن الساحة العامة نوعا ما ، لذا عملا على تأسيس نظام النيابة ، بمعنى أوسع مما كان عليه في عصر الأئمة السابقين الميلان ، بحيث أنهم الميلا أرادوا أنْ يُعنى هذا النظام بالقيام بمهمات الإمام الله الاجتماعية والسياسية والفكرية والفقهية، ولكن ليس بالشكل المستقل عن الإمام الله ، وإنما بشكله النيابي، كل هذا من أجل تحضير عقول الناس لقبول مسألة غيبة الإمام المهدي الله عنه الأمر مستهجنا، كان الاتصال بهم في كثير من الأحيان يتم عبر بعض الموثوق بهم حتى يعودوا شيعتهم فكرا وسلوكا على غيبة الإمام العلا.

إذن كان نظام النيابة في زمن العسكريين تمهيدا لعصر غيبة الإمام الحجة الله ، بينما كان في زمن الغيبة الصغرى تمهيدا من الإمام المهدي الله الغيبة الكبرى.

التتمة في الحلقة القادمة.

شؤون المرجعية الدينية والحوزة العلميّة

 ♦ صفحة تهتم بمتابعة ما يصدر عن المرجعية الدينية (المتمثلة بالنيابة العامة في إلى عصر الغيبة الكبرى) من خطابات اتجاه الأمّة ومواقف اتّجاه الاحداث وكذلك تنقلُّ الَّمْ أحاديث النقاد والكتاب والادباء حول آراء المرجعية وأفكارها اتّجاه الاحداث.

- تقدم هذه الصفحة المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص
  المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص النسب النشر من حذف او تقليص النسب للمادة لأن مساحة الصفحة محدودة.
- نعم إذا اقتضى التنبيه أو التنويه إلى أمر يُوجب الالتباس فإن ذلك سيكون آخر الصفحة.

العتبة الحسينية المقدسة ٢٠١٥/١٠/٠٢

### خطيب جمعة كربلاء يؤكد على ضرورة تعزيز ثقافة حب الوطن

أكد خطيب جمعة كربلاء خلال الخطبة الثانية لصلاة الجمعة التي القيت في صحن الامام الحسين الله بإمامة السيد احمد الصافي في ١٨ / ذي الحجة / ١٤٣٦هـ الموافق ٢ / تشرين الأول / ٢٠١٥م اكد على ضرورة محاربة الفساد وتعزيز ثقافة حب الوطن قائلاً:

لا يوجد من ينكر الحاجة الماسة الى الإصلاح من المسؤولين وغيرهم، بل يكاد يتفق الجميع على أنّ هناك ضرورة له، ولكن المهم أنْ توضع خطة واضحة ومدروسة وعملية للإصلاح الحقيقي، ويتعاون الجميع في القيام بخطوات اكثر اهمية مما تم القيام به في المرحلة السابقة، واهمها ملاحقة ومحاسبة المسؤولين عما جرى خلال السنوات الماضية من ضياع مئات المليارات من اموال الشعب العراقي في مشاريع وهمية ومقاولات مبنية على المحاباة والفساد.

إنّ الإصلاح الحقيقي يبدأ من هنا ، بملاحقة ومحاسبة من افسدوا وضيعوا اموال الشعب او استحوذوا عليها، فإنْ لم يطبق القانون بحق هؤلاء وتسترجع منهم الاموال ويعاقبوا على جرائمهم بما يناسبها، فانه سيستمر الفساد ولن يرتدع ورجاء اهاليهم وبلدهم. الفاسدون عن ممارساتهم.

> إنّ الإصلاح كما ذكرنا من قبل، حاجة اساسية وجوهرية تتعلق بمستقبل هذا البلد، فلابد من بذل الجهود كافة لتحقيق الإصلاح الحقيقي والمضي فيه بلا تردد او استرخاء.

> ومع بدء الموسم الدراسي الجديد، نرجوا لأبنائنا الطلبة وفي جميع المراحل الموفقية والنجاح في حياتهم العلمية والعملية ، ونود هنا أنْ نوضح بعض الأمور:

إنّ هناك مسؤولية واضحة تقع على عاتق ابنائنا الطلبة أنفسهم، وهي أنْ يبذلوا قصاري جهدهم في سبيل تحصيل

العلوم وتطوير الملكات الاخلاقية الفاضلة بما يحقق لهم ولبلدهم مستقبلاً زاهراً، فانهم اليوم على مقاعد الدراسة وغداً على مقاعد مسؤولية خدمة لبلدهم محققين بذلك آمال

على الجهات المعنية، أنْ توفر كل الوسائل المتاحة التي من شأنها أنْ تنهض بالمستوى العلمي والاخلاقي الي الامام سواء في البنى التحتية للمدارس والجامعات، أو التأكيد على كفاءة المدرس العلمية ، بل والاهتمام بالمؤسسة التعليمية على اختلاف مستوياتها، وتذليل العقبات امامها، وايجاد الفرص المناسبة لتطويرها.

التأكيد على ثقافة حب الوطن والاهتمام به ، ولابد من وضع واستحداث مناهج واضحة تعزز هذا الجانب في نفوس ابنائنا الطلبة بدءاً من رياض الاطفال، وتثقيفهم على حرمة المال

العام وان السرقة من اموال الحكومة كالسرقة من أموال الناس فعل قبيح وحرام، وانتهاءً الى المراحل النهائية في الجامعات، مع ملاحظة توطيد العلاقة بين الطالب ووطنه من خلال المحاضرات التي يلقيها الاساتذة الافاضل لما لهذا الموضوع من اثر فعّال في تمسك الطلاب بوطنهم، والحفاظ عليه بل والدفاع عنه ، ولقد لمسنا في العطلة الصيفية المنصرمة الهمّة الكبيرة لأبنائنا الطلبة في الاستفادة من بعض البرامج الثقافية والعسكرية التي كانت تتمحور حول بناء الوطن والدفاع عنه.

ويمكن للأساتذة الافاضل أنْ يذكروا القصص الرائعة لأبنائنا في القوات المسلحة والمتطوعين وابناء العشائر، وانهم يبذلون الغالي والنفيس، الارواح والاموال، في سبيل كرامة الوطن والدفاع عنه.

## المرجع السيستاني يدعو الحكومة لتجديد النظر في السياسات المالية بشرط اصلاح مؤسساتها من الفساد بشكل جدي

دعت المرجعية الدينية العليا الى تجديد النظر في السياسات المالية للحكومة، وأنْ يضع الخبراء الاقتصاديون حلولاً مناسبة تقي الشعب العراقي اوضاعاً اكثر صعوبة من الوضع الراهن بشرط اصلاح المؤسسات الحكومية و مكافحة الفساد فيها بصورة جدية، كما دعت المرجعية الى ادامة الدعم والاسناد للمقاتلين سواء من حيث السلاح والعتاد أو الدعم اللوجستي أو توفير رواتب المتطوعين وعوائل الشهداء أو تكفّل علاج الجرحى. وذلك خلال الخطبة الثانية لصلاة الجمعة يوم ١١/ذي الحجة/١٤٣٦هـ الموافق ٢٥/٩/٢٥م.

## السيد الصافي: على جميع المسؤولين.. بث ثقافة استغلال الوقت وعدم هدره

دعا ممثل المرجعية الدينية العليا من الصحن الحسيني الشريف جميع المسؤولين دون استثناء الى ضرورة بث ثقافة استغلال الوقت وأنْ تكون حاضرة عند الجميع بقوله:

لإشاعة الاصلاح الوظيفي فكما أنّ هناك مجموعة من القوانين والنُظم تحتاج الى اعادة النظر لكونها معطِّلة لعمل بعض الدوائر او لا تتماشى

مع التطلعات الحقيقية للإصلاح كذلك لابد أنْ تشاع ثقافة استغلال الوقت بطريقة جيدة فإن قيمة وأهمية أي عمل تحتاج الى وقت يتناسب مع انجازه، لكننا نرى وضمن عدم المسؤولية في هذا الجانب تفريطاً إنّ ثقافة الحرص على الوقت وعدم هدره من الخطوات المهمة واضحاً في الوقت، موضحاً أنّ الموظف أو المسؤول لابد أنْ يستشعر أنّ كل دقيقة تمر بدون عمل جدّي فهو لا يؤدي الى تعطيل عجلة التطور في البلد فقط بل تعد اضاعة الاوقات نحو من انحاء السرقة لأنّ هذا الوقت

هو حق الناس والمسؤول ملزم عرفاً واخلاقاً أنْ يستوعب تمام الوقت المضروب له في العمل ، مؤكداً على ضرورة أنْ تكون هذه الثقافة ثقافة استغلال الوقت حاضرة عند جميع المسؤولين لا فرق بينهم، فالشعوب تتقدم بالعمل والعمل يحصل بالاستغلال الامثل للوقت..



العتية الحسينية المقدسة ٢٠١٥/٩/١١

## الشيخ عبد المهدي الكربلائي يدعو لتقييم اداء المسؤولين على اساس مهني ومراقبة صارمة لاموال دعم المنتوج الوطني

دعا المرجع الديني الاعلى السيد علي الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف) إلى إعادة تقييم اداء المسؤولين في الحكومة على اساس مهني وموضوعي، والقيام باستبدال من يثبت عدم كفاءتهم في اداء مهامهم بأشخاص آخرين بعيداً عن المحاصصة الحزبية او الانتماء الطائفي او المناطقي او العشائري كما دعا الى اتخاذ اجراءات صارمة في مراقبة صرف مبلغ خمسة تريليونات دينار الممنوحة للمصارف الزراعية والصناعية والمصرف العقاري وصندوق الاسكان، وعدم السماح لرؤوس الفساد واصحاب الجشع والطمع من أنْ تمتد ايديها اليها كما امتدت الى مئات المليارات التي ذهبت هباءً في السنوات الماضية باسم آلاف المشاريع الوهمية.



العتبة الحسينية المقدسة ٢٠١٥/١٠/٩

## الشيخ الكربلائي ... ان من المهم إشراك المواطنين في معالجة الازمة الراهنة

في ظل الاوضاع المالية الصعبة التي يمر بها العراق، وتوقعات الخبراء بعدم تحسن الواردات المالية للبلد في المستقبل القريب، والذي ينذر بمشاكل جدية للموازنة العامة

إنّ المأمول من الجهات المعنية أنْ تسارع الى الاستعانة بأهل الخبرة والاختصاص ولا سيما الكفاءات العراقية الحريصة على مستقبل هذا البلد، لوضع خطط مناسبة لمعالجة حقيقية وجادة للمشاكل القائمة قبل أنْ تتفاقم وتتعذر معالجتها.

إنّ من المهم ايضاً، العمل على اشراك المواطنين في معالجة الازمة الراهنة، ويتطلب

إنَّ الاوضاع الصعبة التي يمر بها البلد، تحتم على القوى السياسية المشاركة في السلطة أنْ تولى اهتمامها بمتابعة العملية الاصلاحية والمضى فيها قدماً ، وعدم محاولة خلق الموانع والعوائق امامها، وعدم التغطية على أي شخص مهما كان موقعه ومكانته من المحاسبة

ذلك توعيتهم وتثقيفهم ليمارسوا دورهم من خلال ترشيد الاستهلاك واستفراغ الجهد والوقت

في زيادة الانتاج، والمسؤولية الشرعية والوطنية والاخلاقية تقتضي أنْ يساهم المواطنون كل من موقعه وحسب الامكانات المتاحة له في معالجة هذه الازمة الوطنية ولا يقف موقف

والملاحقة القضائية، والابتعاد عن المهاترات الاعلامية، وتوجيه الاتهامات غير المستندة الى ادلة واضحة عبر وسائل الاعلام، فإنّ ذلك لا يستتبع الا مزيداً من التوتر والشحناء، والبلد في غني عنه.

والمطلوب من هيئة النزاهة، أن لا تتأخر طويلا ً في الكشف عن ملفات كبار المتهمين بالفساد واحالتها الى القضاء، وعلى القضاء أنْ يكون قوياً، لا يداهن، ولا يحابي احداً، ولا يخضع لأي ضغط من أية جهة مهما كانت.

## ترجمة بيان السيد السيستاني (دام ظله الوارف) إلى إيران

بسم الله الرحمن الرحيم

(إنا لله وإنا إليه راجعون)

تلقينا ببالغ الألم والأسى نبأ المأساة التي وقعت يوم أمس في مني وأدّت ـ بحسب آخر التقارير. إلى قتل وفقد وجرح عدد كبير من حجاج بيت الله ومنهم مئات الزوّار الايرانيين. وإننا إذ نتقدم بالتعازي في هذه المصيبة الكبيرة إلى مقام ولى الله الاعظم (ارواحنا فداه) وإلى الأسر التي فُجعت بفقد احبِّتها في هذا الحادث الأليم نسأل المولى (جلَّت عظمته)

للذين فقدوا حياتهم المغفرة والرحمة الواسعة وللجرحى الشفاء العاجل.

نأمل أن تتخذ في المستقبل كل الاجراءات المناسبة لمنع تكرار هكذا حوادث مريرة ومحزنة. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

١١ ذي الحجة ١٤٣٦ هـ

مكتب السيد السيستاني . النجف الأشرف



## فَتَاوى السيد السيستاني (دام ظله الوارف) بخصوص الهجرة موقع مكتب السيد السيستاني «ام ظلَهُ الوارف»

السؤال: ما هو حكم الهجرة الى دول الغرب؟

الجواب: اذا أمن الضلال ونقص الدين سواء في العقائد أو الاحكام فلا مانع منه.

ـ السؤال: ما المقصود من التعرّب بعد الهجرة؟

الجواب: قال بعض الفقهاء أنه الإقامة في البلاد التي ينقص بها الدين. والمقصود هو أن ينتقل المكلف من بلد يتمكن فيه من تعلم ما يلزمه من المعارف الدينية والأحكام الشرعية

ويستطيع فيه أداء ما وجب عليه في الشريعة المقدسة وترك ما حرم عليه فيها، الى بلد لايستطيع فيه ذلك كلا ّ أو بعضاً.

ـ السؤال: هل يعد التعرّب بعد الهجرة من الكبائر؟

الجواب: نعم يعدّ.



### كالمحكم الصيحة السماوية

الخصوصية الثالثة: وقت الصيحة

ويستفاد من صحيحة الحارث بن المغيرة أنه في ليلة القدر المباركة في شهر رمضان المبارك، فعنه عن أبي عبد الله الصادق الصيحة التي في شهر رمضان تكون ليلة الجمعة لثلاث

وعشرین مضین من شهر رمضان). الخصوصية الرابعة: لسان الصيحة ولغتها

## تعند الجمهور أحاديث المهدي الله عند الجمهور

- ٤- (مناقب المهدي الله عليه الأصبهاني، المتوفى سنة
- ٥- (القول المختصر في علامات المهدي المنتظر) لابن
- (العرف الوردي في أخبار المهدي)للسيوطي، المتوفى ٩١١. (مهدي آل الرسول) لعلي بن سلطان محمد الهروي الحنفي.
  - (فوائد الفكر في ظهور المهدي المنتظر) للشيخ مرعى. (المشرب الوردي في مذهب المهدي) لعلى القاري.
- (فرائد فوائد الفكر في الإمام المهدي المنتظر) للمقدسي.
- ١١ (منظومة القطر الشهدي في أوصاف المهدي)، لشهاب الدين أحمد الخليجي الحلواني الشافعي.
- ١٢ (العطر الوردي بشرح القطر الشهدي) للبلسي. وغير ذلك من الكتب التي ألفها أبناء العامة في المهدي المنتظر الطعن علا يصغى بعد ذلك لمن حاول رد أحاديث المهدى الله ، أو الطعن بصحتها كابن خلدون ومن حذا حذوه من المتأخرين، بعد أنْ صححها علماء المسلمين، ونقّاد الحديث الذين يعتمد عليهم في هذا الباب، وبعد أنْ تواترت بها الأحاديث الشريفة.

نعم حاول البعض من منكري المهدوية الطعن بذلك من خلال

التركيز على أنَّ الشيخين مسلم والبخاري لم يخرجا أحاديث المهدي اللهِ

ففى صحيحة زرارة عن أبى عبد الله الله الله النادي مناد باسم

وهذه الرواية نص في أنّ الصيحة عامةٌ لكل ناس، فيسمعها

كل قوم بلسانهم، ولكن جرت السنّة الإلهية على تمحيص الخلق

القائم الله ، قلت: خاص أو عام ؟ قال: عام يسمع كل قوم بلسانهم ،

قلت : فمن يخالف القائم الله وقد نودي باسمه ؟ قال: لا يدعهم إبليس

حتى ينادي في آخر الليل ويشكك الناس).

ولكن ذلك ليس صحيحاً كبرى وصغرى. فأولاً: ليس كل ما لم يذكره البخاري ومسلم هو مختلق وضعيف، فما أكثر الأحاديث التي لم يذكراها ، وذكرها الأخرون وصحّعوها ، وهما لم يدّعيا أنهما أحاطا بجميع الأحاديث الصحيحة وجمعاها في صحيحيهما ، بل صرَّحا بخلاف ذلك. ومن هنا كتبت المستدركات على

وثانياً: قد أخرج الشيخان (مسلم والبخاري) في صحيحيهما بعض الأحاديث المرتبطة بالمهدي. فقد أخرج مسلم في صحيحه عن جابر وأبي سعيد: (يكون في آخر الزمان خليفة يحثو المال حثواً ولا يعده عداً). وأخرج البخاري عن أبي هريرة: (كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامكم منكم).

وصحيح انّ هاتين الروايتين وغيرهما لم تصرحا باسم المهدي، ولكن الأحاديث الأخرى فسرت هذه الروايات، وحددت مصداقها بالمهدي، والسنّة كما هو القرآن الكريم يفسر بعضها بعضاً.

إذاً ليست عقيدة الإمام المهدي من مختصّات الشيعة، أو من مبتدعاتهم -كما يرى البعض- بحال من الأحوال، وإنما هي قضية إسلامية أصيلة، آمن بها جيمع المسلمين بمختلف انتماءاتهم المذهبية.

وقد صرّح بذلك حتى أولتًك الذين لديهم موقف سلبي تجاه الشيعة ، يقول ابن تيمية: (إنَّ الأحاديث التي يُحتجّ بها على خروج المهدي أحاديث صحيحة ، رواها أبو داوود والترمذي وأحمد وغيرهم ، وهذه الأحاديث غلط فيها قوم أنكروها).

وغربلتهم حتى يصفو وينجو منهم الخلّص، فيكون نداء آخر لإبليس

ليلبس به على الناس، ولكن المؤمنين على بصيرة من أمرهم،

سماوي ينادى فيه باسم القائم وأنّ الحق مع علي وشيعته، والثاني

فقد تقدّم في الأخبار السابقة وجود نداءين، النداء الأول

ويعلمون من أئمتهم أنّ الحق مع النداء الأوّل فيتبعونه.

الخصوصية الخامسة: الاختبار بالصيحة

ويقول الشيخ عبد العزيز بن باز (وهو من مشايخ الوهابية):

والحق أنَّ جمه ور أهل العلم ، بل هو الاتفاق على ثبوت أمر المهدى الله ، وأنَّه حق ، وأنه سيخرج في آخر الزمان.

وأما من شدٌّ من أهل العلم في هذا الباب فلا يلتفت الى كلامه

ويقول ناصر الدين الألباني: (وخلاصة القول: أن عقيدة خروج المهدى الله عقيدة ثابتة متواترة عنه على المهدى الإيمان بها ، لأنها من امور الغيب، والإيمان بها من صفات المتقين، كما قال تعالى: (الم ذَلِكَ الْكِتَـابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُـدًى لُّلْمُتَّقِينَ الَّذِينَ يُؤْمِنُـونَ بالْغَيْب)، وإنَّ انكاره لا

فقد روى الإمام احمد ، والترمذي ، وأبو داوود ، وغيرهم ، عن

رسول الله على أنه قال: (لولم يبق من الدهر الا يوم لبعث الله رجلاً من

أهل بيتي يملؤها عدلاً كما ملئت جوراً)، وفي مستدرك الصحيحين،

عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله على الله قال: (ينزل بأمّتي في آخر

الزمان بلاء شديد من سلطانهم، لم يسمع بلاء أشد منه حتى تضيق

بهم الأرض الرحبة ، يملأ الأرض جوراً وظلماً حتى لا يجد المؤمن ملجاً

يلتجأ اليه من الظلم، فيبعث الله رجلاً من عترتي، يملا الأرض قسطاً

وعدلاً كما ملئت ظلماً وجورا ، يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض ،

لا تِدخِر الأرض من بدرها شيئاً الا أخرجته ، ولا السماء من قطرها شيئاً

إلاَّ صبَّه الله عليهم مدراراً، يعيش فيهم سبع سنين، أو ثمان، أو تسع،

أرضى إبليسى، وقد أمرنا باتباع الأول للنجاة من هذه الفتنة،

ولا بأس بالتنبيه على أنّ ما ذُكر من فرق بين عنواني النداء

والصيحة الواردين في الروايات الشريفة محلّ نظر؛ إذ الظّاهر من

والظفر في هذا الاختبار.

الروايات الشريفة أنهما علامة واحدة.

يصدر الا من جاهل أو مكابر).

(أمر المهدي معلوم، والأحاديث فيه مستفيضة، بل متواترة، وقد حكى غير واحد من أهل العلم تواترها ، وهي متواترة ، تواتراً معنوياً ، ولكثرة طرقها، واختلاف مخارجها، وصحابتها، ورواتها، وألفاظها. فهي \_بحق\_ تدل على أنَّ هذا الشخص الموعود به أمره ثابت، وخروجه حق ... وقد رأينا أهل العلم أثبتوا أشياء كثيرة بأقل من ذلك.

تتمنى الأحياء الأموات مما صنع الله بأهل الأرض من خيره). وعنه أيضاً عَي : (أبشروا بالمهدي، رجل من قريش من عترتي، يخرج في اختلاف من الناس وزلزال، فيملا الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً، ويرضى عنه ساكن الأرض والسماء، ويقسم المال صحاحاً بالسوية).

### تأصيل مرجعية الفقهاء

وكان للعباسيين لا سيما أبى جعفر المنصور الدور الفاعل في ابتكار المذهبية على أساس الولاء الحاكم، واختيار الفقهاء المتجاوبين مع سياسته الخرقاء في القتل والتدمير وسفك الدماء، والاعتداء على الهاشميين من ابناء امير المؤمنين بصنوف العذاب الذي لا مثيل له ، كالقتل صبراً للجماعة والافراد منهم ، وجعل الاحياء في اسطوانات البناء واغلاقها، للموت جوعاً وعطشاً وخنقاً، وهدم السجون على المعتقلين وهم احياء وليموتوا تحت الاحجار المتراكمة، وقطع الرؤوس وكتابة اسماء اصحابها في لوحات عليها ، وجعل ذلك ميراثاً لولده المهدى وهدية لحفيده الرشيد.

ولا نطيل الحديث في هذا الموضوع المفجع، ولا الاسترسال في تلك الفظائع التي ارتبكت باسم الدين، فله غير هذا الموقع من البحث

والذي نريد قوله أنَّ ابا جعفر المنصور قد فتح الباب على مصراعيه فى استغلال وعاظ السلاطين، فتسنَّم منصة الافتاء غير المؤهلين علمياً ودينياً، ففسروا كتاب الله بما لم ينزل به سلطان، واخترعوا الاحاديث الكاذبة في ولاية الظالمين، وقالو بالسنّة بالاهواء، وضربوا بالعقل عرض الجدار.

وانزلوا الشريعة منازل الرأي دون النظر في الادلة، وذهبوا الى الاستحسان دون الاستنباط، والى القياس دون الاجتهاد القائم على الدليل والقواعد الفقهية والاصولية.

كان الفقهاء الرسميون قد انتشروا في المماليك والاقاليم، ينفّنون رغبة السلطان، ويفتون بما تملي عليهم اوامر الحاكمين، يفتعلون الاحاديث وينسبونها للرسول الأعظم ﷺ، ويضعون الروايات التي تمجّد اسلاف الخلفاء زوراً وبهتاناً ، وينتحلون السنن التي لم تكن، الاصبابة ضئيلة منهم يمنع الورع الذاتي حيناً، والوازع الديني حيناً آخر عن العبث والإسراف.

وكان لهذه الظاهرة إشكالية مريرة في تاريخ الإسلام التشريعي، وهي ليست مشكلة سياسية تحل بالإداريين والولاة والكتاب وهي ليست مشكلة اقتصادية تعالج بالرفاهية وبذل الاموال، وهي ليست مشكلة عسكرية تحتوى بتعيين القادة ورجال الحرب والتجنيد الالزامي، ولكنها مشكلة دينية خطيرة تتعلق بهذا الدين الحنيف، في السنّة والفقه والتشريع وإفتاء المسلمين، وتتعلق بتطبيق قانون السماء المختار من الله تعالى بين العباد.

وهنا بدأ الفراغ القاتل في حياة الشريعة ينذر بالخطر، ولم تكن

الفئات المتغلبة سياسياً بإزاء ملء هذا الفراغ الحقيقي، اذ انقسموا متاجرين وولاة وحكاماً وسياسيين، وأهل الدنيا، ورجال اعمال، وسواداً ولم يكن هناك..

ومهما يكن من امر فقد استقبل المسلمون هذه المشكلة دون حل، واستقبلها الحاكمون بكثير من العناء، فعليهم أنْ يجدوا ويوجدوا من يفتي بين الناس، وكان ايجاد البديل عن قيادة الائمة المعصومين متعشراً، يقع في إشكاليات معقدة حيناً، ويتعرض لشطحات الاهواء حيناً آخر ، فكثر الأخذ والرد بلا طائل ، وقام الخلاف على قدم وساق ومنى المسلمون بخسارة كبرى في تلقى معالم الدين.

لقد حاول المنصور الدوانيقي (ت ١٥٨هـ) الذي تزيّا بزي الاكاسرة، واحدث تقبيل الارض بين يديه. وأنْ يطوع الفقهاء في مشروع لخلق المذاهب الاخرى قبال مذهب أهل البيت الميالا فاستعصى عليه سليمان بن الاعمش، وتحدّاه برواية أهل البيت المن وأحاديث الإمام الصادق الله واخبار العترة النبوية الله في مواقف يطول شرحها، ولعل المنصور فتله.

وكان ابو حنيفة بين بين مع المنصور، يستجيب له تارة، ويتقيه تارة أخرى فسقي من قبل المنصور بشربة عسل مسمومة فمات من غد ، والصحيح انه توفي في سجن المنصور.

وفي هذا الضوء لانستطيع القول أنّ أبا حنيفة وقف ضد المنصور، ولاتستطيع القول انَّه وقف معه ، وانما اتخذ بين ذلك سبيلاً ، ومع هذا فقد غدر به المنصور.

نعم ، استطاع المنصور أنْ يطوع مالك بن انس ويجعله من لمنفذين لأوامره متمثلاً في كل شيء، فقد احضره واستدعاه فاستقبله، وأمره أنْ يؤلف كتاباً يجمع به اشتات الفقه والأحاديث قائلاً له: (لم يبق على وجه الأرض اعلم منى ومنك!! وانى قد شغلتنى الخلافة ، فضع انت للناس كتاباً ينتفعون به ، تجنب فيه رخص ابن عباس، وشدائد ابن عمر ووطئه للناس توطئه. قال مالك: فوالله لقد علمني التصنيف يومئذ) وقد استجاب مالك لذلك وسمى كتابه (الموطأ) وهو اصل المذهب المالكي، وقد اشترط عليه المنصور أنْ لايروى فيه عن على الله شيئاً، وقد نفذ ذلك حرفياً، ولهذا فإنك لاتجد في (الموطأ) رواية عن أمير المؤمنين الإمام علي الله.

ولقد تعهد المنصور لمالك بفرض كتابه على المسلمين بالقوة، بعد أنْ يكتبه كما تكتب المصاحف، فقد روى الذهبي أنَّ المنصور قال لمالك: (والله لئن بقيت لأكتبنَّ قولك كما تكتب المصاحف، ولأبعثنَّ به

نضراته، وازدهرت آراؤه. وقد أعدُّ الائمة فيما بعد قادة الفكر الإمامي من الفقهاء وأساطين

(إنَّا علينًا انْ نلقى إليكم الأصول، وعليكم أنْ تفرعوا) وما جاء عن الإمام علي بن موسى الرضاك بقوله: (علينا الاصول، وعليكم

الشرعية وعملوا مخلصين على إبراز فقه آل محمد مبوّباً مبرمجاً في ظل علم الحديث، وقد رفد الإمام الحسن العسكرى الله هذه المبادرة الخيرة ، واعلن تأييد ه للفقهاء والاخذ عنهم ، وأمر أولياءه بالرجوع إلى فتاواهم ، وتقليدهم في الفروع قائلاً: (فامَّا ما كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً لهواه، مطيعاً لا مر مولاه، فللعوام أنْ يقلدوه).

الهوى، إطاعة أمر المولى (عزوجل).

بالرجوع إلى الإمام بعد الغيبة ، وأجزل القول في صفة الفقيه المقلَّد ثقة وعدالة، وبذلك يكون الإمام الحسن العسكري اللهقد خرج من عهدة مسؤوليته الشرعية بعد وفاته وغيبة ولده المهدي الله بمهمتين: الأولى: نيابة الوكلاء، وقد امر بالرجوع لهم للوثاقة المطلقة التي أولاها إياهم، وكان الله يرجع أولياءه إليهم، كما عن أحمد بن اسحاق عن الإمام الحسن العسكري الله في شأن عثمان بن سعيد اله وولده

الى الآفاق فلا حملنهم عليه) ومع كل هذا العمل المتواصل الذي قام به أبوجعفر المنصور، فما استطاع أنْ يمحوذكر اهل البيت، ولأتمكنَّ من القضاء على الفكر الإمامي، إذ استطاع الإمام جعفر بن محمد الصادق الله (ت: ١٤٨هـ) أنْ يتبنى ما اسسه أبوه الإمام محمد الباقر الله من ترسيخ قواعد مدرسة أهل البيت الله الكبرى، وأنْ ينشر مبادئ الشريعة الغراء رغم تلك الافرازات السامة، وبذلك أعيدت للإسلام

العلماء وجهابذة الفن بجهود مكثفة عنيت بتدوين الأحاديث ولم شتاتها، وجمع ما تفرّق منها، وقد انبثقت عن ذلك حركة الاجتهاد بين الفقهاء وفق ما أصَّله الإمامان الباقر والصادق الله فيما ورد عنهما.

وبناءً على هذا التوجيه الضخم نهض الفقهاء بأداء الوظيفة

وهنا الإمام الله اعطى خصائص الفقيه الذي يرجع إليه في التقليد، فهو ذو صفات أربع: صيانة النفس، حفظ الدين، مخالفة وبهذا يكون الإمام الحسن العسكري الله قد ثبَّت قواعد الإمامية

محمد قال ، قال الإمام (العمري وابنه ثقتان ، فما أديّا فعنِّي يؤديان ، وما قالا فعنِّي يقولان، فاسمع لهما وأطعهما فإنهما الثقتان المأمونان). الثانية: مرجعية الفقهاء واخذها الطابع النهائي والصيغة القطعية

بما لا يقبل الرد أو الجدل كما رأيت.

وكان الإمام جعفر بن محمد الصادق الله قد أرسى أصول المبدأ، فوجّه الإمامية بقوله: (ينظر من كان منكم فمن روى حديثنا، ونظر في حلالنا وحرامنا، وعرف احكامنا، فليرضوا به حكماً، فاني قد جعلته عليكم حاكماً ، فاذا حكم بحكمنا فلم يقبل منه ، فإنما استخفّ بحكم الله، وعلينا ردّ، والراد علينا راد على الله، وهو بحدّ الشرك). ولم ينحرف أولياء أهل البيت المنه وفاة السفير الرابع علي

بن محمد السمري (ت٣٢٩هـ) وابتداء الغيبة الكبرى، وإلى اليوم عن هذا المبدأ، فقد رجع الناس إلى الفقهاء لإكمال المسيرة، وقد واصل فقهاء اهل البيت استنباط الاحكام الفرعية في ضوء عملية الاجتهاد، وانتصب المدهب شامخا متحديا العصور والاجيال بالمنهج الاجتهادي في ضوء الكتاب والسنة والاجماع والعقل.

وقد كان التدريب الاجتهادي المنظم من مهمات الشيخ الاكبر المؤسس محمد بن محمد بن النعمان العكبري الكاظمي البغدادي المعروف بالشيخ المفيدي (ت ٤١٣هـ) وقد عزز هذا المبدأ على يد تلميذه علم الهدى السيد المرتضى ألى العراق (ت ٤٣٦هـ) وقد اثمر يانعاً على يد تلميذهما ابى جعفر محمد بن الحسن الطوسي الله ٢٦٠هـ) فألَّف كتابه العظيم (المبسوط) في الفقه الإمامي، وجمع فيه الفروع فى كل باب وفصل ومبحث، وافتى في ذلك كله، فانتقل بهذا العلم الجليل من حياة النص الى حياة الافتاء ، ومن مناخ الرواية الى مناخ الاستنباط في نحو ثلاثين انتظمت مرتبة ابواب الفقه، وهي عملية متطورة كبرى، وبداية حضارية كتب لها التوفيق والسداد، ولا نغالي إذا قلنا: إنّ من جاء بعده من الفقهاء الاعاظم قد نسبج على منواله، وسلك سبيل اجتهاده، ولذا عبر عنه بشيخ الطائفة، لابتكاره المنهج الموضوعي في طرح كبريات المسائل.

وهكذا كانت المرجعية الدينية العليا تؤدي مهمتها بأمانة وإخلاص، ولم تتحكم في ترشيحها وتعيين المرجع الاعلى العوامل السياسية وإرادة السلطان، ولم تتفاعل مع الحكومات الزمنية بايحاء أو توجيه، وانما تتحقق مرجعية الأعلم والأمثل تلقائياً، ومن قبل اهل الخبرة العلمية ، ويكون لاهل الخبرة القرار النهائي في الترشيح ، وتتلقى الأمَّة هذا القرار بالرضا والغبطة والقبول، ولم يتفق ولو لمرة واحدة أنْ نجح اعداء الفكر الامامي أو طواغيت السياسة أو يفرضوا مرجعاً واحداً خلال أحد عشر قرناً من الزمان، وبقي هذا الكيان ثابتاً مستقراً لا يتغير ولا يتحول ولا يستغل.

## عقيدة المهدي إلى عند قدماء العراقيين

أما متى نحتاجه، أو متى نتوقع ظهوره، فهذا برسم الغيب. لكننا، ومن مراجعة التاريخ عموما نشخص حالتين، يبرز فيهما : الحديث عن المخلص:

جديد. وفي هذا المساق يقع الرسول ﷺ محمد والمسيح اللهِ. سوى أنَّ كفّة المسبيح المخلّصية تعلو على كفته الرسالية ، لسبب واحد ، وهو

محمد ﷺ أكثر تفصيلا في محتواها الاجتماعي. وانَّه ﷺ نجح في الحالة الثانية: هي لحظة انتكاس الحضارة. وهنا فلابد من أنْ

يبرز من يحاول إعادتها إلى سابق مجدها. وانتكاس الحضارة ليس بالأمر الهيّن. لذا ، فمن يأخذ على عاتقه محاولة إنهاضها فقد وضع روحه على كفّه. وهو ينجح ويبقى على قيد الحياة؛ فيكون وضعه كوضع الرسول محمد ﷺ. وقد يقتل دون مسعاه ، فسيخلد كمخلص

من نوع المسيح حتى وإنْ نجح مسعاه على يد تابعيه بعد حين. وعلى خلفية هاتين الحالتين، ظهر مخلّصو العراق: (نابونيد وحزقيال وجوديا وسرجون العظيم ..الخ. ) لكن تاريخ العراق تحدث عن مخلّصين تميّزا بقصة فائقة الغرابة. وقصتهما أمّا لا علاقة لها بانهيار الحضارة أو قيام حضارة جديدة. أو لها علاقة ، لكنّها تحدثت عن معايير حضارية سابقة لم نفهمها كليا بعد. وهذان المخلصان هما الإلهان السومريان (إيليا) و(سين).

والإله إيليا ورد أول الأمر في الرقيمات الطينية باسم (لولو) الذي يعني: الإله الذي ذبح، الإنسان الأوّل، الضعيف. ثم تسهل أكديا لينطق على شكل: (وي لاه) وفي المنظور الأكدي (متون سومر ص ٨٦ و ١٦٠ وغيره من كتب التراث) ثم تسهل لفظياً أيضا فأصبح ينطق بشكل (ئيل يا) أو (إيليا) و(عليان) و(امانو ئيل). وبالمناسبة ف(عمانوئيل) هو اسم السيد المسيح ويعني (استجب يا إيل)، بينما إيليا هو الاسم الصحيح للإمام علي الله.

### الحالة الأولى: هي لحظة ولادة منظور فلسفي ومن ثم حضاري

أنه قتل (ألغي من الوجود المحسوس) ضحية رسالته. ولكن رسالة

## ثقافة الانقياد المهدوي واثرها الفكري والعملي

حيث جعلته الامان من الانزلاق وعلى كل المستويات التي تقدمت وعلى طول خط الوجود. وذلك بقرينة القرن بالحبل الإلهي المجعول حرزاً للبشرية وأمناً من انحرافها ، كما هو مفاد حديث الثقلين. هذا كله في البعد النظري ... وهو واضح لدينا تماماً ، فيبقى الكلام في البعد العلمي، وبشكل مختصر نقول:

> البعد العملي: وهو على شكل خطوات هي:

أولا: لابد أنْ نجعل هذه القضية (قضية الانقياد المهدوي والاهتداء به) أولى الاوليات. فبقدر ما تجعل وتوجد في نفسك الاهتمام بالامام ينعكس ذلك

الدال على الهدى.

وبمقدار ما يرى منك الامام ذلك فسوف يفيض عليك. وشواهد ذلك من التاريخ الإسلامي - قول الامام على الله : (ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله

وبعده ومعه وفيه) وهنا اجعل الإمام المهدي الله قبل كل الأشياء التي تديرها مهما صغرت أو كبرت واجعله بعدها وجعله معها وفيها وستجد حتماً آثار ذلك. وفي حديث الامام الرضا الله : (هل يعرفون قدر الامامة

ومحلها... الامامة هي الدال على الهدى) فالإمام المهدي الله هو

وجعلكم المسلك الى رضوانه. وهو واضح جداً في دلالته على الهدى بالمهدي. من أراد الله بدأ بكم. فإذا كانت البداية بهم فلابد أنْ تكون الهداية على طول الخط منحصرة بالكون.

ما ورد في الزيارة ، حيث نجد من ذلك :

يدخله السالكون لطلب هداية رب العالمين. قول الامام المهدي الله - (إنّا نحيط علماً بأنبائكم ... إنّا غير مهملين لمراعاتكم ولاناسين لذكركم).

ثانياً: لابد من المحاسبة الدقيقة للنفس في كل الأوقات،

اين باب الله الذي منه يؤتى؟ فهو الباب الوحيد الذي

وملاحظة المؤشرات في التقدم او التراجع في هذه العلاقة مع وشاهد ذلك: (حاسبوا انفسكم قبل أنْ تحاسبوا وزنوها...). ثالثاً: صراع الارادات، وتقديم إرادة الإمام الله على ارادة نفسه

ونعيد هنا مقولة امير المؤمنين الله : (ما رأيت شيئاً الا ورأيت المهدى قبله وبعده ومعه وفيه).

♦ أي أنّـه قبل العمل، قبل العلم، قبل الاسرة، قبل الافكار، قبل كل شيء يمثل وجودي، لابد أنْ ألحظ الوجود المهدوي. مع . ت ك ت ك ت ك ي المسلم المسلم

# مُعْدِدُ فَشُلُ ابن كاطع في ادِّعاء المهدوية

الفئة الثالثة: ما تتحدث عن فترة غيبته الله وما يرتبط بظهوره المبارك، وتنقسم كذلك إلى عدة أقسام، فمنها ما يرتبط ببداية الغيبة الصغرى وما رافقها من تحديات، وكيفية قيادته لتلك المرحلة، ومنها ما يرتبط بالغيبة الكبرى، ومنها ما يتعلق بقبيل ظهوره الله ، ويترتب على ذلك من علامات وشروط وأحداث، ويتفرع من كل واحدة من هذه الأمور عشرات إنْ لم يكن أكثر من المسائل، كالعلامات الكونية والاجتماعية والسياسية والعسكرية والأحداث الدينية.

الفئة الرابعة: ما يرتبط بالظهور المقدس وما يرافقه من تحديد واضح ومحدد في الأزمنة ، كاليوم العاشر من المحرم ، والأمكنة مثل ظهوره بين الركن والمقام، وتصريحاته وخطبه، وخط سيره بعد الظهور وسيرته مع أعدائه وأنصاره، ومعاركه وغزواته، وهديه وإصلاحه.

ومن تجرأ أو يتجرأ على دعوى تتعلق بالإمام المهدي الله ، فهو أمام معضلة كبيرة، وهي تطويقه بمئات أو آلاف الدلائل الشاهدة بكذبه والمثبتة الفترائه، ويبدو أنَّ الذين حاولوا التجاسر على مقام الإمام الله قد عانوا كثيراً من هذا الربط المحكم والمتآزر بين أدلة إثبات الإمام المهدي الله . وقد استعملوا كل الطرق لإفشال التخطيط الإلهي في قيادة من يريده الله جلِّ ذكره مهدياً للبشرية ، من خارج المسلمين أو ممَّن يدَّعونه ، فبدؤوا بخلط اسمه بأسماء أسموها هم وآباؤهم ، بعد أَنْ عجزوا عن إخفاء أصل قضيَّته اللِّهِ. ثم أدَّعوا اسمه وصفاته بعد أنَّ سلبوا الخلافة من آبائه الله عنه عند وأنَّ الفكرة راقت لبعض من يدَّعون التشيّع، فانتقل وباء الادّعاء إليهم، تجاهلاً وتجاسراً على هذا المنصب الخطير، والذي يتوقف عليه هدف خلق البشرية جمعاء، وانطلاقاً من

الطريق الثاني: أنْ يدّعي جميع ما يتعلق بالإمام المهدي الله ، حتى شخصه المبارك، وهنا تكون المصيبة عليه أعظم، فإنْ كان هذا يستطيع التمويه على البسطاء بصفة من صفاته ، فهنا يجب عليه إثبات كلُّ ما يتعلق به الله الله وهذا مستحيل ، لأنَّ آل محمد الله لا يُقاس بهم

أحد، فلو أخذ العلم فقط مقياساً لمعرفة المدُّعي لافتضح وبان زيفه من أول الاختبار.

أتباعهم ، للالتفاف على هذا المعيار ، وهوما يفعله أحمد اسماعيل تماماً. وبهذه المحاولة فأقرب ما يكون صاحبها للمرض النفسي، إنْ لم يكن كذلك، وسيفتضح أمره بشهادة كلّ الدلائل التاريخية والزمانية

فقضية الإمام المهدي الله ممتنعة على مدّعيها ، وشواهد تكذيبهم في طياتها ، وهي محفوظة بأمر الله سبحانه وتعالى ، من خلال تآزر وتعاضد أدلّتها ، وكذلك هي راية تخفق في قلوب المخلصين من أوليائه شوقاً للقائه ونصرته على كلِّ رايات الضلال. هذه الأهمية الكبرى، وقد وضع من خطَّط لهذا الهدف أسواراً يستحيل على متسوّريها والنازين عليها اختراقها ، وذلك يجعل مئات الدلائل التي يشهد بعضها على بعض، ويُصدّق بعضها بعضاً، والتي قسَّمناها إلى

ومن تجرّاً وادّعى المهدوية في الحقيقة عليه أنْ يجتاز أحد طريقين: الطريق الأول: أنْ يدّعي أحد مقامات الإمام المهدي الله أو شأناً من شؤونه، فتَكذَّبه كلِّ الأدلَّة والشواهد الأخرى وتشهد عليه.

فيلجأ المدَّعون عادةً إلى التمويه والتهرُّب والتخفّي والتحايل على

والمكانية والصفاتية والمادية.

بكل فجريبن العسكرى

أحمد إسماعيل الحلواني



### دعاء الندبة

• • • • جابر بن جليل الكاظمي

تسمع دعاء النّدبه

ايها المستجار نحن في الانتظار يام نقذاً للسنن رحماك يبن الحسن

\_\_\_ الان\_ت\_ظ\_ار

بين العرش والكعبه يا سبب ربنه المتّصل يامن فركتك صعبه نترجه ساعات الفرج والمحب ذايب كلبه ما ظل صبر يبن الحسن يامغيث الهداة يامبيد العتاة رحماك يبن الحسن مسن نسائسبات السزمسن

\_\_\_ الان\_ت\_ظ\_ار

طال الهجريا لغايب وين استقربيك البعد يبن الشهاب الثاقب يا طالب اذحصول الرسل ليل ونهار اتراقب عيني اعله جانب طلعتك طلعتكمنياجانب ما ندري يبن العسكري وبن فسي أراك لـــــيـــس عــــنـــدي ســـواك رحماك يبن الحسن فحد حياتي ثمن \_\_\_ الان\_ت\_ظ\_ار

ساهر واراقب کوکیك مسن يسا بسرج مطلاعه واحنه التزمنه الطاعه بارینه فارض طاعتك مــن هـالــدهــر ووضاعــه إدركنه ياسر الحمد نصرخ السّاعه السّاعه العبال مولاي العبال عــــــزّ يــــوم الـــلـــقـــاء يا ندداء السماء رحهاك يبن الحسن لــقــد هــجــرت الــوســن 

> يا يوم ركبان الفرج واسمع الهاتف بالسمه غيرك بهالدّنيه أمل يا يوم أسمع صيحتك ليت عندي مكان ياغ رّة المؤتمن \_\_\_ الان\_ت\_ظ\_ار

> > فداك الكلب والشريان

ياسر الهوى الهيمان

إلك يالمهدي هاي الروح

شتاقة مدى الأزمان.

يصفه وتطيب أيّامه يا لمهدي هيهات العمر حـــل وتـــرك آلامـــه ومصاب جسدتك بالكلب ابكل ضلع من صدري أحس وبكل ركنن من سمعي

جــمــرة سـعـيــر اخــيــامــه ايــــردّد صــريــخ ايــتــامــه دون خدد الغريب رحهاك يبن الحسن لــقــد ســئــمــت الــشــجــن

ے الان<u>ــــظـــار</u>



(ص)

### مسجات مهدود (أبو اسعد)

رايد أكتم الإحساس.

ولا أكتب رسالة حب لكن حبك يبو صالح بوسط الكلب ظل يكتب

بسمك تصيح وتحدي

يعلنظه ورالمهدي

يبن الحسن ماعندي

ف ي رحاب الأمان

رحهاك يبن الحسن

## ابحث عن الكلمة الضائعة

ضع خطًا على كلمات الحديثين الشريفين واستخرج كلمة السرّ المكوّنة من (٩) حروف لتعرف اسم الرجل الذي اشترى أمَّ الإمام الحجَّة ﴿ قالﷺ: \_ (لا بدُّ \_ للغلام \_ من \_ غيبة)، \_ فقيل \_ له: \_ ولِمَ \_ يا رسول اللُّه؟ \_ قال: (\_ يخاف \_ القتل).

... (طوبى \_ للصابرين \_ في \_ غيبته \_ طوبى \_ للمقيمين \_ على \_

## ن شوراءِ مهرورون

### • • • • • حسن عبد الأمير الظالمي

وهو الأستاذ الكبير شهاب الدين أحمد بن اسماعيل الحلواني الشافعي المصري. ولد سنة ١٢٤٩هـ وتوفى عام ١٣٨٠هـ، وكان مولده و وفاته في بلدة رأس الخليج قرب مدينة دمياط من أعمال المنطقة الغربية بمصر.

له عدة مؤلفات أشهرها: (القصيدة الحلواء في مدح الزهراء الله ) وكتاب (الإشارة الأصفية)، و(الجمال المبين في الجوهر الثمين) وغيرها.

نظم القصائد الطوال في مدح أهل البيت الله ورثائهم.

جارى القدماء في الوصف وأطنب في التفصيل، له عبارات جزلة اللفظ، واضحة المعاني، عميقة الفكر، يستنبط منها سعة إطلاعه وسلامة عقيدته وقوة تفكيره، له صور جميلة في وصف الإمام المهدي الله

قال في قصيدة له يصف فيها الإمام المهدى اللهِ:

بسط الناسُ يُطلبُ التفصيلُ خذه رمزاً يغنى الليب ومما هـ و أحلى أقنى أشم كحيـ لُ هوضرب من الرجال حفيف أعينٌ أفرقٌ أزجٌ على أيَّ من خدّيه خال حُسن جميلُ ق الثنايا وربعة لا يطولُ أفلج الثغر حين يبسم برا جسم منه ينميه إسرائيل عربى فى لونه وكأنّ الـ كوكب الدرّي المضيء جليلُ وجهه في اشتداد سمرته كالـ ناعم الكف بين فخذيه بعد خاضع خاشع کریم منیل أثراً قد قفاه قبلُ الرسولُ يقسم المال بالسوية يقفو رُ ويخضرُّ يابسُ مستحيلُ وله كالكليم ينفلق البح

مثلاً في عاشورها فيصول وبوتر يقوم في عام احدى خضر يمشى ونصره موصول واذا سار كان بين يديه الـ

الله مستنداً في ذلك الى روايات موثوقة فيقول:

ز قميصاً قد أكتساه الرسول وعليه عبائتان قد حا وكذا سيفه ورايته ذا ت الطراز المسود فيها القبول باسمه مع يد اليه تميلُ وعليه الغمام فيه نداء باسمه للأنام طرّاً يهول ومنادٍ من السماء ينادي

ثم يتحدث بقصيدته عن ظهور الامام الحجة الله في عبارات جميلة متماسكة

ثم يصف في قصيدة علائم الظهور، والسنين التي تقارب خروجه المبارك

ب أو الشرق رداؤه جبريلُ فيقوم المهدى من جهة الغر وله بيعتان الأولى بمبدا هُ والأخرى بمكةٍ فتولُ ء يدهى بالخسف جيش ضلولُ وبيداء بين مكة والغرا م فيغزو كلباً ومن تستميلُ ثم بعد الأخرى يسير الى الشا ويبذلُّ الملوك طُرّاً فكلّ لعلى عزه المنيع ذليلُ خلفه وليكن كذا التفضيل ثم يأتي المسيح حتى يصلّي

## - فــي مسجــد الرملــة -

توقفت قافلتنا ونحن في الطريق، إنه حقاً طريق طويل من الشام الى مصر.

فكّرت في ان استثمر بعضاً من وقت الاستراحة لأذهب إلى مسجد مدينة (الرملة) والمعروف بالجامع الأبيض، وذلك لازور أضرحة الأنبياء المي الذين هم في الغار عند

آه إنّ الباب مقفل، ولا أحد هنا، فماذا أعمل، قلت

- لأكسر القفل.

وهكذا كان، لقد جذبت القفل فانفتح، ثم نزلت الى ٠٠ الغار وانشغلت بالصلاة والدعاء.

خريطة ... ربما في غد!

أفصح فكلُّ جوارحي إصغاءُ

حدّث فكلّ مسامعي مهما أطل

بي مثلُ ما بك والشجونُ بحملها

قوض خيامك للرحيل فما هنا

هـذا ركابي في الحيـاةِ يقـودُه

أملٌ تجدّده العصورُ ولحنه

يمتد نحو سمائه بصري ويم

تشدوا به السبعُ الطباقُ وحيثما

هتفت به سنن الحياة فقدرت

من أنجبَته بطهرها وتقلبت

من أسلمته يد العدالة سيفها

غرس تبارك والفروع تقدست

نعم ترف على الوجود وجودهم

فمحمد من أحمد سرُّ الوجو

أخفته أسرار السماء فآمنت

تفديه أرواح الأنام وكلها

يا من يقودُ العدلَ للدنيا وفي

أقدم فجدُّك لم يزل دامي الجرا

لقد حصل لى إقبال على ربّى، بحيث انّى ذهلت عن القافلة وأمرها ، وما إن انتهت من الزيارة ، عدت الى قافلتي، يا للهول لم أجدها، لقد ارتحلت. ماذا أعمل يا ربّي.

لقد قررت أنْ أمشي من أجل اللحاق بالقافلة ، لكن هل استطيع اللحاق!؟

مشيت ومشيت حتى أعياني التعب، ولكن دون جدوى، فلم ألحق بالقافلة ، ولم أرها حتى ولو من بعيد. لقد ضاق صدري، ولكنني لم أيأس من رحمة الله. وبينا أنا في هذه الحال، بين حزن وأمل، وإذا بي أرى

لقد اقترب منّى بسرعة. انه رجل، يركب بغلاً، لقد قال لى:-– ارکب خلفی

ما هذا

لقد رفعنى خلفه ومضى كالبرق. فما معنى إلا قليل حتى لحق بقافلتي، وعندها قال لي: اذهب الى رفقتك.

لقد تركنى وذهب باتجاه القافلة ، لكن نظري انقطع عنه، انها سرعة فائقة جداً، بحيث لم أره، فأين ذهب، يا إلهي هل هو: إلاَّ صاحب العصر والزمان! إمامي المهدي

يبو صالح وكتنه اهواي ديجور

علينه وصار وجه الشمس ديجور

وقطار جفاك صار سنين ديجور

شباب وشيب هاي الناس منكل

ما بينه العلى مولاه منكل

ننتظرك نهار وليل منكل

وننتظره ابمحطّة الغاضري"

منكل

عبد الستار جابر الكعبي

٠٠٠٠ محمد حسن عبد

### مهدي بن راضي الأعرجي

### صاحبه

ربع العلم والمجد طير الفنه صاحبه والدين امســه عليـل ولا عضـو صاحبه يا يوم يظهر او ينشر رايته صاحبه ويصيح يا دين جــدي المصطفــ الهادي او يملك الدنيه او يذل من خصمه الهادى أو بالكون يصبح شبيــه الجوجـب الهادى

# والدهـر كَمـره او ربيعـه والمثـل صاحبه

ولكل شاكٍ علَّةُ أو داءُ ت شكايةً وتبرُّما خرساءُ ما بيننا في الراحلين سواءُ (بانت سعاد) ولا هنا سمراءُ من خلف أُحجية الزمان نداءُ تطغى على أنغامه الأهواء للاً مسمعى عند المسير حداءُ ساد الوجومُ تعيدهُ الأصداءُ وتضوعت من (نرجس) الأرجاءُ فى الساجدين لربها الآباءُ والعدلُ يرعى حدَّه الأمناءُ مصباحُها وضّاءُ زيتونــةُ فى الكائناتِ فمالها إحصاءُ دِ وكل سِر يحتويه خضاءُ بظهورهِ في أرضها الفُرقاء لتراب مقدمه الشريف فداءُ إقدامه للجائرين

ح وأين من دمه الزكيِّ دماء

• • • • أحمد محمد ناصر النمر

# دحلهــه بجـاه فاطمــة الزجيّه من رسائل الصغار

بسم الله الرحمن الرحيم

للإمـــام اليَّلا

الى ابن النبي المصطفى على وابن علي المرتضى الله وابن خديجة الكبرى وابن فاطمة الكبرى السلام عليك يا أبا صالح المهدي، سيدي ويا مولاي قد ضاق صدري وتألَّم قلبي، وأدعو الباري نهاراً ومساءً أنْ يعجّل بظهورك الشريف.. يا مولاي المهدي انى مشتاق إليك كثيراً واود انْ تظهر سريعاً لأكون من أنصارك وأعوانك لتأمر العالم بالقسط والعدل، اننا منتظرون، والصلاة والسلام على خير المرسلين محمد وآله الطيبين الطاهرين. المنتظر/مهدي سامي فرج

الخامس الابتدائي

محافظة واسط



- وفيها أيضاً: قدوم أصحاب المهدي الله من أطراف

- ظهور الإمام المهدي الله في مكّة عند العشاء مع راية

- نزول جبرئيل على الحطيم ويكون أوّل من يبايع

- نداء جبرئيل بين يدى الإمام المهدي الله : (البيعة

- ينادي المنادي في يوم عاشوراء من السماء: (ألا إنَّ

- سنة (٣١٧هـ): كرامة الشيخ الحسين بن روح وأبي

صفوة الله من خلقه فلان فاسمعوا له وأطيعوا).

ومن أحداث هذا الشهر:

الأب في مدينة قمّ المقدَّسة.

البريد الالكتروني: sada-almahdi@m-mahdi.com / موبايل: ۴۷۸۱ ۷۸۸۱۷۷۲۲ / ص.ب: ۳۷۷ بريد النجف الأشرف العدد، ٩٩ . السنة السابعة . محرم/ ١٤٣٧ . 10/2015 ما ينشر في صحيفة صدى المهدي ﴿ لا يعبر بالضرورة عن رأي الصحيفة بل هي آثار الكتاب والأدباء

النص: مشكورون. مجهود رائع بالتوفيق، اللهم اجعلنا من انصار الحجة الله.

علي باقي... اليمن

اللَّهم صلِّ على محمد وآل محمـد ، اللهم أجعلنا من أنصار الإمـام المنتظر اللَّهِ ووفقنا لخدمة أهـل البيت الميِّك ، ووفق العاملين بهذا الموقع بحق محمد وآل محمد ﷺ.

عباس خضير عباس العنبكي...العراق

اللهم عجّل لوليك الفرج، واجعلنا وجميع المؤمنين والمؤمنات من انصاره واعوانه والقائمين بخدمته. نشكر هذه الجهود المباركة والمسددة، ونسأل الله تعالى أنْ يوفقكم الى المزيدمن الخدمة لنصرة وليه الاعظم، ارواحنا وارواح العالمين له الفدى، ولاتنسوني واخواني من الدعاء.

العبد...العراق

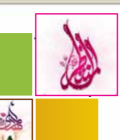
السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، أحيي وأبارك الجهود الرائعة من خلال صحيفتكم الغراء، ادعو الله أنْ تستمر هذه الجهود وتنمو، خدمة للامّة الإسلامية، بحق محمد وآله الطيبين الأطهار.

علي أبو الطحين...العراق

اللهم صلّ على محمد وآل محمد

جهودكم في الحقيقة مضنية وشاقة ، أعانكم الله على هذا المشروع وسدّد خطاكم على أفضل وجه. وجعله الله في ميزان أعمالكم جميعاً ، وبالتوفيق إنْ شاء الله.

خالد زوين...العراق



# ات المهدوية

١ - محرّم سنة (٨١هـ): وفاة محمّد بن الحنفية وفيها والمقام.

إبطال غيبته المزعومة.

حين ظهور الإمام المهدي الله للانتقام من الظالمين.

أظهر الله للملائكة مهدى آل محمد الله عن يمين العرش وهو قائم يُصلّى.

الحسين الله بعد أن ضجّوا بالبكاء عليه الله الله الله

- وفيه أيضاً: سبعون ألف ملك يدعون لزوّار الحسين

. - سنة الظهور: ظهور الإمام المهدي الله بين الركن





\_ قال تعالى:

(أُولَئِكَ الَّذِينَ خَسرُوا أَنْفُسَهُمْ) هود: ٢١.

جاء في (ينابيع المودة) للحافظ القندوزي، أنَّ الإمام جعفر بن محمد الصادق الله قال في قوله تعالى (النص) وقد ساق حديثاً عن الإمام المهدي الله أنْ قال:

يقولون: يعني الشاكُّون في الإمام المهدي اللهِ:

متى ولد؟

ومن رآه؟

وأين هو؟

ومتى يظهر؟

كل ذلك شكًّا في قضائه وقدره، ثم تلا قوله تعالى (أُولِئِكَ الَّذينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ) في الدنيا والآخرة.

\_وقال تعالى:

### (قَالَ لَوْ أَنَ لِي بِكُمْ قُوَّةَ أَوْ آوِي إلى رُكْن شَديدٍ) هود. ٨٠

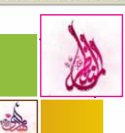
روى الحافظ القندوزي الحنفي في (ينابيعه) انَّ جعفر بن محمد الصادق الله قال في قوله تعالى (النص). (ما كان قول لوط الله لقومه إذ قال لوانَّ لي بكم قوة أو آوي إلى ركن شديد، الا تمنيّاً لقوة القائم المهدي الله وشدة أصحابه، وهم الركن الشديد، فإنَّ الرجل منهم يعطى قوة أربعين رجلاً، وإنَّ قلب رجل أشد من زبر الحديد، ولو مروا بالجبال الحديد لتدكدكت، لا يكفون سيوفهم حتى يرضى الله عز وجل.





مفردات وعبارات وردت في سجل قضية الإمام الغائب عن الأنظار، الحاضر في العقيدة والوجدان، صاحب العصر والزمان. نقدمها للقارئ الكريم، زيادة في إيضاح ملامح القضيّة، وتبياذ لمعالم طريق التمهيد للظهور المهدوي المقدس.

قال الفيروز آبادي: البوح الاختلاط في الأمر، وباح" بيوح، هوالقتل الدائم، ويعبّر عن الاستباحة والاستئصال. ظهر ، باح بوحاً وبؤوحاً ، وهو بؤوح بما في صدره ، واستباحهم: جاء في (بحار الأنوار) عن البزنطي، عن الرضالي قال: (قدّام هذا الأمر قتل بيوح: قلت: وما البيوح؟ قال اللهِ: دائم لا استأصلهم.



الأرض لبيعته في مكّة المكرّمة.

- وفيها كذلك:

رسول الله عَيْمِاللهُ.

الإمام المهدي اليلاِ.

لله ).

- ليلة العاشر من المحرَّم سنة (٦١هـ): بشارة الإمام

الحسين الله لأصحابه في ليلة شهادته برجعته مع أصحابه

١٠ - محرّم وفيه:

\_ دعاء الإمام الصادق الله للإمام المهدي الله .

- سنة (٦١هـ): بعد سقوط الحسين الله عن جواده،

الي من يوم مقتله إلى يوم ظهور مهدي آل محمّدالي .

٢٩ - محرَّم سنة (٦١هـ): خطبة الإمام السجَّاد اللهِ في عبد الله البزوفري في إثبات نسب جنين إلى أبيه بعد إنكار الشام وبشارته بالمهدي الطِّإ.





### جاء في (كمال الدين) جا ص٣٢٠ ٣٢٠ ب٣١ ح٢ أنّ سيد العابدين علي بن الحسين العابدين علي العسين العسين العابدين علي العسين العسين العابدين علي العسين العسين العابدين علي العسين العسين

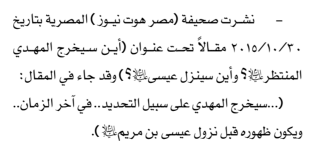
(في القائم الله منا سنن الأنبياء ، سنّة أبينا آدم الله وسنّة من نوح الله ، وسنّة من إبر اهيم الله ، وسنّة من موسى الله ، وسنَّة من عيسى الله ، وسنَّة من أيـوب الله ، ومن محمد ﷺ ، فامَّا من آدم ونـوح الله فطول العمر ، وامَّا مـن إبراهيم الله فخفاء الولادة واعتزال الناس، وامّا من موسى الله فالخوف والغيبة، وامّا من عيسى الله فاختلاف الناس فيه، وأمّا من أيوب اللهِ فالفرج بعد البلوى، وأمّا من محمد ﷺ فالخروج بالسيف).

- جاء في (قرب الإسناد) ص١٢٥، أنْ علي بن الحسين الله قال،
- (...إنّ أمر القائم ﷺ حتم من الله ، وأمر السفياني حتم من الله ، ولايكون القائم إلاّ بسفياني).
  - وجاء في (كمال الدين) ج١ ص٢٨٧ ٢٨٨ ب٢٥ ح٧، أنّ رسول الله على قال:
- (إنّ على بن أبي طالب إمام أمّتي، وخليفتي عليها من بعدي، ومن ولده القائم المنتظر ﷺ، الذي يملأ الأرض به عدلاً وقسطاً، كما ملئت جوراً وظلماً، والذي بعثني بالحق بشيراً، إنّ الثابتين على القول به في زمان غيبته لأعزّ من الكبريت الأحمر... إنّ هذا الأمر (أمر) من أمر الله، وسر الله سر مطوي عن عباد الله، فإيّاك والشك فيه، فإنّ الشك في أمر









- نشرت صحيفة (البوابة) المصرية بتاريخ ٢٠١٥/٣/٢٨ مقالاً تحت عنوان (عاصفة الحزم تدق طبول الحرب في الجزيرة العربية وتنذر بظهور المهدي المنتظر). وحسب ما يراه كاتبه - وقد جاء في المقال:

(إنّ عنصر المفاجأة في يوم ظهور الإمام ووقته له أثر فعَّال في نصرة المهدي).

- نشرت صحيفة (الجريدة) الكويتية بتاريخ ٢٠١٥/١/٢٢ مقالاً بعنوان (هل ينتظر الشيعة ظهور المهدي ٢٠١٥؟) وقد جاء في المقال:

(...الروايات تصف راية اليماني بأنها أهدى الرايات في عصر الظهور على الإطلاق).







