♦ المرجعية الدينية في النجف الاشرف تعزي برحيل العلامة بحر العلوم

### تمهي

## أشد ما يواجهه الإمامي

عندما يقرأ الإنسان فكرأ من خزين الكتب، ويتأمّل فيه، يتبادر إلى ذهنه عدّة تساؤلات منها أنه كيف يمكن لجماعة بعد أنْ وضح الحق عندها أنْ تخرج على صاحب الحقِّ فتقاتله وتنازعه أمره، فإذا سئلت عن حجية فعلها ودليل تصرفها قالت: إنّما قصدنا بذلك وجه الله تعالى، فتلتصق بالذهن عدة تساؤلات أولها أنّه هل يعقل أنْ يكون في الناس أشخاص مثل هؤلاء، وأنْ تصدر تصرفات کهده؟.

فتبرر النفس الإنسانية بأنّ ذاك زمان كثُر جهله واتسعت دائرة خرافته وقل أهل الحقِّ فيه فحصل ما حصل لهذه العوامل

أمَّا في زماننا فقد يقال انّ ذلك يندر أو

ولكن اليوم ونحن نعيش \_والحقيقة لابد أنْ تقال ـ في أحلك أزمان الفتنة حيث يجسد الواقع ذلك الفكر الذي بدد الاستفهامات والاستغراب، فالقوم هم القوم والفكر هو الفكر ولا يختلف الحال بين زماننا وزمانهم، ومتى ما أتيحت الفرصة لهم ستجدهم يجسدون ذلك الفكر وعلى أي بقعة من الأرض انه ديدن عام وحالة سارية ملازمة

إنّ كلاّ منا قد قرأ أو سمع بأنّ الإمام المهدي الله عندما يخرج فأنّ أشد ما سيواجههُ هو الفكر المنحرف المتؤول عليه كتاب الله سبحانه وتعالى، فهم \_أى أصحاب هذا الفكر\_ بظاهر حالهم ينسبون أنفسهم لإسلام إنما يخرج الإمام لتصحيحه وتقويم مساره، وهم في واقعهم أشد ما يكونون من أناس رانت على قلوبهم طبقات الفكر المنحرف والشبهات المتراكمة فانتجت فكراً ظلمانياً منغلقاً أدّى بهم إلى أنْ يتؤولوا كتاب الله تعالى فيخرجوا أهل الإيمان كفّاراً ، ويجعلوا من الكفّار أنصاراً.

إنّنا نستغرب في بعض الأحيان فنقول إنّ الإمام المصلح عندما يخرج سيواجه جيوشأ وقدرة وقوّة كبيرة وفتّاكة ، أنّه سيواجه كل هذه الإمكانات التي أعدّت لتدميره وإفشال حركته والقضاء عليه مع ذلك كلّه لم ينعكس إلينا من خلال لسان الغيب وناطق السماء أنْ هـذا من شدائد ما سيواجهه أو من صعاب ما سيمر عليه، إذ الذي انعكس أنّ أشدّ ما سيواجهه الشيخ أولئك المتؤولون الذين يحسبون أنهم عن الإسلام يدافعون ولأجل إعلاء كلمته لدمائهم يهرقون فيقاتلون، الإمام لأجل الدفاع عن أحكام الله وتثبيت دينه، يقاتلون الإمام بالقرآن فجاءت الروايات لتعبّر بأنّ هذا أشدّ ما سيواجهه الله في حركته الإصلاحية، والتي ستكون في آخر زمان الأمم حيث رقى العقل ووضوح المفاهيم وعلو النداء لمن يرفع راية الإنسانية والحرية والاحترام ويدافع عن حرمة الدم وصيانة العرض وكرامة الحقوق.

مفاهيم قد يقال أنها وقع فيها التشكيك في أزمان غبرت ومضت، لكنّها الآن واضحة بل وفي زمان ظهوره ستكون أشد وضوحاً.

فإنّ أشد ما يتقزز الانسان منه ويتنفّر اليوم هو من أناس لا يراعون لهذه المفاهيم حرمة ولا يستنكرون من مقترفها فعلاً ، مع ذلك نجد أنْ هناك فئة رفعت راية الإسلام ونادت أنها تحكم بالقرآن وترجع الدين إلى سابق عهده، لكنّها في واقعها أشدّ من أشد أعداء الدين فتكاً بالمسلمين، وأكثر منهم إيغالا بالدماء وهتكا للمقدسات وفتكا بالأعراض ونهباً للأموال.

إنّهم أمثال تضرب لنا لنزداد بصيرة في ديننا ونعرف الحال إبان ظهور إمام زماننا من أنّ هناك فئات ستخرج عليه بعقائد وأفكار دعشية تريد أنْ تتسمى بالإسلام فتسحقه، فهم أشد ما سيواجهه الله الله

أنّه فكر صدر وسيصدر من مجموعة تسموا بالإسلام وانتسبوا إليه زورا، لا يحملون منه إلا رونق عبارات وذلاقة لسان. نعم إنَّه حقَّ لنا إنْ نقول أنَّ أشدّ ما سيواجه الإمام الله هو (فدعش)، فإن الفكر الداعشي ليس فكراً إسلامياً، فلابد انْ تسلب منهم الألف لأنّ عائديتها منهم براء، وإنْ انتسبوا إليها.

رئيس التحرير

## مدّعو السفارة أو الوكالة كذباً و زوراً

التى ترتعد منها الفرائص وترتجف منها

ومن الطبيعي أنّ أولئك الكذّابين قد

كونوا مشاكل عقائدية واجتماعية

في المجتمع الشيعي، بالإضافة

من أعاجيب الدهر أن عدداً من أصحاب الإمام الهادى والعسكري اللَّه ، اختاروا لأنفسهم سوء العاقبة ، والانحراف عن الطريق المستقيم، بالرغم من سوابقهم المشرفة، وكثرة تشرفهم بلقاء الإمامين العسكريين الله ، وشدة إتصالهم بهما واستماعهم إلى احاديثهما ، حتى انَّ بعضهم ألف كتاباً سجل فيه الأحاديث التي سمعها من أحد الإمامين اليَّلِكُ أو منهما.

اقرأ في هذا العدد:

ولا نعرف لانحرافهم سبباً سوى تأمين المصالح الشخصية، والطمع في الأموال، وهي الحقوق الشرعية التي كان الشيعة تدفعها الى نواب الامام المهدي الله وحب الرئاسة والشهرة، ثم الحُكم - من ورائها - على جميع مرافق الشيعة، واتباع الهوى الذي يصد عن ذلك:

لإمامنا المهدي الله ، هي بناء أعظم

وما تقدّم من دول إلهية أو إسلامية

منذ آدم وحتى عصر أمير المؤمنين

الله أو ما هو موجود حالياً في الدول

الإسلامية في عصر الغيبة، فكل هذه

فدولة النبي سليمان الله مع

اتساعها وقوتها لم تشمل غير بلاد

الشام وشبه الجزيرة العربية وما

في مصر وما يحيط بها.

ودولة النبى يوسف الله كذلك كانت

ودولة النبي الأعظم ﷺ مع

عظمتها واتساعها لم تشمل أكثر من

قارة. وهكذا دولة أمير المؤمنين اللهِ ،

نعم ذو القرنين ملك المشرق

والمغرب لكنه لم يقم العدل فيها،

ومن هنا كانت حركة الإمام الله رابطاً

بين كل الأنبياء للبيِّكُ ومكمـلاً لمـا بـدأ

فلم يصل مداها لأكثر من ذلك.

الدول كانت بمكان وزمان محددين.

وأوسع جدولة تشمل جميع القارات.

وكانت عاقبة أمرهم أن شملتهم

١- أبومحمد الحسن الشريعي: اللعنة من الإمام المهدى على اللعنة والعسكري الله أدعى أنه سفير الامام

واليكم أحبتي شيئاً من التفصيل في

كان من أصحاب الإمامين: الهادي

الى أنهم اشغلوا افكار النواب الحقيقيين، لأن المنحرف عقائدياً إذا ادعى الوكالة أو 🍆 النيابة عن الإمام المهدى الله سيكون سبباً لتشويه خط الامام أولاً، ومنافساً للنائب الحقيقى ثانياً. هذه مشكلة لابد من الإشارة إليها

الأمر وكشف الحقيقة ، ورفع النقاب عن الواقع وفضح المدعي الكاذب.

ولا يصح السكوت عنها ، ولابد من تدارك الحجـة المهـدى الله كذباً و زوراً على الله تعالى ونسب الى الأئمة الطاهرين

أشياء لا تليق بهم، ثم ظهر منه الكفر والإلحاد، وخرج التوقيع من مولانا صاحب الزمان الله على يد النائب الثالث الحسين بن روح الله بلعنه والبراءة منه،

فلعنته الشيعة وتبرأت منه.

التتــــــــة.

### المحاضرة المهدوية:

ثم تابع بالقول:

والتي في متناول الجميع.

تنقسم الى قسمين أو صنفين هما:

الأول: الحقائق والمعلومات العامة

أما الصنف الثاني: فهي الحقائق

والمعلومات التي يتوقف الإطلاع

عليها على التخصص العلمى والجهد

الاستثنائي، ومن هنا انبثقت

التخصصات العلمية في كل مجال،

باعتبار انّ هذا الخط من المعلومات غير

متيسر لكل شخص، بل إنه يحتاج الى

مقدمات ودراسات متخصصة ومضنية،

تختص فيها كل شريحة ، وعلى أساس

بعد هـذه المقدمة باشر المحاضر

بشرح محاور محاضرته، والتي يمكن

ذلك تطور المجتمع الإنساني.

## المباني المعرفية للعقيدة المهدوية

٠٠٠٠٠٠٠ ص ٤

بأنّ وراء هـذه الحياة حياة أخرى، وأنّ

هناك ضوابط ومعايير للسعادة في تلك

الحياة، تختلف عن المعايير والمقومات

والمقدمات التي توفر السعادة في هذه

الحياة، ونحن نجهل هذه القوانين

التتــــــة الـــــــــة

٢- المهدوية كالنبوة ترتبط ٣- الحجـج المنطقيـة والموضوعية التي يعتمدها إنَّ الحقائق في الحياة الدنيا

أصحاب الديانات السماوية في القضية المهدوية. ٤- ما يميّزنا نحن شيعة

أهل البيت المُثِلِانُ. ٥ - هوية الإمام المهدى الله

واليك عزيز القارئ موجزأ

من فكرة التخصص وعدم تيسر توفر المعلومة للجميع، بالرغم من كونها معلومة ... نشأت الحاجة إلى

والضوابط التي تحكم هذا العالم... زوّده بالعقل والقدرة على تمييز الخير من الشر والخطأ من الصواب.

وباعتبارنا مسلمين فإننا نعتقد

١- نشوء الحاجة الى الدين. افتتح السيد المحاضر الكلام في محاضرته بقوله تعالى: (وَلَقِدْ كَتُبْنَا فِي الزُّبُورِ مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾. `

١. نشوء الحاجة إلى الدين:

فإن الله تعالى لمّا خلق الإنسان

وقال رسول الله ﷺ: (المهدي الندى يملؤها قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، والذي بعثني بالحق بشيراً ونذيراً لولم يبق من الدنيا إلاّ يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه ولدي المهدي، فينزل روح الله عيسى ابن مريم فيصلي خلفه وتشرق الأرض بنور ربها ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب). وقال عَلَيْهُ: (المهدي من ولدي ابن

في خده الأيمن خال أسود، عليه عباءتان قطوانيتان كأنّه من رجال بني إسرائيل، يستخرج الكنوز ويفتح

## ـة دولة القائم إلله

من الأهداف الاستراتيجية ومحقق لما حلموا به. جاء في دعاء ال**ع**هد : **(**واعمر اللهم

وجاء في (كمال الدين) بإسناده عن جابر الأنصاري في قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنّ ذا القرنين كان عبداً صالحاً جعله الله عز وجل حجّة على عباده فدعا قومه إلى الله وأمرهم بتقواه فضربوه على قرنه فغاب عنهم زماناً، حتى قيل مات أو هلك بأيّ وادٍ سلك؟ ثم ظهر ورجع إلى قومه، فضربوه على قرنه الآخر، وفيكم من هـ و علـى سنته وإنّ الله عز وجل مكّن لذي القرنين في الأرض وجعل له من كل شيء سبباً وبلغ المغرب والمشرق

أربعين سنة كأنّ وجهه كوكب درّيّ، مدائن الشرك).

به بلادك وأحيى به عبادك).

وإنّ الله عز وجل سيجرى سنته في القائم من ولدى ، فيبلغه شرق الأرض وغربها حتى لا يبقى منهلاً ولا موضعاً منها من سهل أو جبل وطئه ذو القرنين

يتبيّن من خلال هذه النصوص أنّ دولة الإمام المهدي الله ، والتي \_ هي آخر الدول - تشمل كلّ أرض عليها إنسان من أيّ لون أو عِرق كان، وأن العدل سيحلّ مكان الجور والظلم على ويملأ الأرض به عدلاً وقسطاً كما ملئت جميع أرض الله تعالى.

🔸 🔸 🔸 🛊 الشيخ حميد الوائلي

وتستعمل في الفخم والهائل والكبير

فيكون معنى المقطع لغة:

ومالكي ومدبر أمري بحقيقته

النورانية التي كشف بها عن كل

ثم أعقب بعد هذا المقطع بذكر

وقد يقال إنّ المعنى باختصار

إنّى أتوجه وأنادي داعياً سيدي

والقوي والجليل القدر.

### النهي عن التوقيت 🔸 💠 💠 الشيخ خليل رزق

صفحات التاريخ.

ينقله عنهم. بصير عن أبى عبد الله الله فال: (قلت له: جعلت فداك متى خروج

فقال التيلانية: (يا أبا محمد ، إنّا أهل البيت لا نوقت، وقد قال محمد عَلَيْكُ ، كذب الوقّاتون).

يتلهُّ ف المؤمنون بالحقيقة مسلم عن الصادق الله قال: قال أبو

الله من أئمة أهل البيت المثلِكُ ليملاً الأرض قسطاً وعدلاً، إلى ذلك اليوم الموعود الذي تتحقق فيه هذه الأمنية والنبوءة التي ستقلب

> إلاَّ أنَّ أئمـة أهل البيت اليِّكِ رغم كثرة ما تحدّثوا وأخبروا به عن الإمام المهدى الله ومميزات عصره وما يحصل بعد ظهوره، رفضوا الحديث عن توقيت يوم الظهور، لا بل نهوا عن التوقيت، وكذّبوا من

روى النعماني بسنده عن أبي القائم؟

(يا محمد، من أخبرك عنا توقيتاً فلا تهب أن تكذّبه، فإنّا لا نوقت لأحد وقتاً). وروي في التوقيع الصادر عن الإمام المهدي الله إلى إسحاق بن يعقوب بوساطة أبى جعفر محمد بن عثمان العمري (النائب الثاني): (وأما

ظهـور الفـرج فإنـه إلـى الله وكذب

الوقاتون). وهـذا النهـي عـن توقيت يـوم الظهور يرتبط بأمور حول الأسرار الكثيرة التي تكتنف سيرة حياته الخلا كقضية الغيبة وما فيها من أسرار على الباحث الوقوف عليها ، اللهم إلا أن يتلمّس بعضها من خلال

وما تنطوي عليه من حكم يصعب ما ورد في الأحاديث والروايات الشريفة التى بيّنت بعض أسرار الغيبة وفلسفتها. أما السر الأساس

الغيب الذي اطلع الله عليه نبيه وأئمة أهل البيت المِيَّكِيُّ.

إنّ الظهور متى تحقّقت شروطه واجتمعت فى زمان معين، فيجب حينئن تنفيذ الوعد الإلهى بظهور الإمام الله ، لأن وقت الظهور منوط باجتماع الشرائط، وهذا يتنافى مع الروايات التي تنهى عن التوقيت وتكذّب الوقاتين. فإمّا أن نكذِّب هذه الروايات أو ننفى ترتّب الظهور وروى بسنده عن محمد بن فيبقى في تقديرنا من شؤون علم على الشرائط والعلامات.

## اء العهد

إلا وطئه، ويظهر الله عز وجل له كنوز

الأرض، ومعادنها، وينصره بالرعب

الفقرة الأولى: (اَللَّهُمَّ رَبَّ النُّور الْعَظيم)

تتضمن هذه الفقرة جملة من المعارف والحقائق نبينها بعد بيان الظهور الأوّل والمدلول القريب لمعناها.

بيان المعنى:

فأصبحت (اللهمّ) وهي تستعمل وجمعه (أنوار). في أغلب الأدعية إنْ لم نقل كلها ،

وذلك لاستدرار الرحمة الإلهية من وهوصفة مشبهة تدل على الثبوت لي أو بي كذا...).

قبل الدّاعين وصرف الانتباه إليهم من قبل الموكلين بإجابة دعائهم. (الربّ) اسم الله تعالى، ويعني المالك والسيد، فعندما نقول

(اللهم ربِّ) أي يا سيّدي ومالكي

ومدبّر أمري ومديره. (النّور) هـو ما يبيّن الأشياء عظيم وكبير وقوي وجليل القدر، (اللهم)صيغة ندائية دعائية ويكشف حقيقتها، ويستعمل في أصلها (يا الله) حذف منها حرف معنى السطوع، ضوءاً كان أو غير حاجتي. النداء وعوّض عنه بالميم المشدّدة ضوء، ويطلق في مقابل الظُّلمة

(إنّي أدعو مالكي ومدبّر أمري (العظيم) جمعه (عظماء) مبدئ النّور وخالقه العظيم أنْ يفعل

الله ووجوده وعصمته بالأدلة العقلية، وإنْ كان إثبات إمامة آبائه المالي يثبت بها وجوده وإمامته، لأنّ ذلك أصل يترتب على هذا، ومقام يرجع هذا البحث إليه، ولكنْ نذكر هنا ما يقطع حجّة جاحديه ويعلم أنّ الحق (له) ومعه وفيه.

لخلا الزمان من الإمام، لكن التالي باطل فالمقدّم مثله.

بيان الملازمة: انّ الإمامة منحصرة فيهم الله ، أي الأئمة وآباؤه الله للشك في انتقالهم إلى ربّهم ، فلو لم يكن وجوده واجباً لخلا الزمان من الإمام المعصوم، فالملازمة ظاهرة.

لابد من ذكر إثبات إمامة المهدى فيكون موجوداً وهو المطلوب.

والأدلة العقلية لوجوده: باطل فالمقدم مثله. أ \_ لولم يكن القائم الله موجوداً

قسمين: قسم قائل بإمامة الأئمّة الاثنى عشر المنك ، وقسم غير قائل بذلك. أمّا القائلون بإمامتهم فلا شك عندهم فى وجوده وإمامته ، وهو ظاهر. وأمّا غير القائلين بإمامتهم فالبحث معهم

وأمّا بطلان التالي: فلأنّه قد ثبت أنّ الإمامة لطف، واللطف واجب على الله تعالى، فخلو الزمان من الإمام محال (فيبطل التالي) فيبطل المقدّم،

في إثبات إمامة المهدي على ووجوده

ب \_ لوقيل بعدم وجود القائم محمد بن الحسن الله وعدم وجوب إمامته لزم خرق الإجماع، لكن التالي

بيان الشرطية: إنّ الإجماع واقع بين المسلمين كافة أنّ الناس طرّاً على

ليس في إمامته ووجوده، بل في إمامة أجداده الماليك ، فإنّ كلّ من قال بإمامتهم قال بإمامته ووجوده، وكلّ من لم يقل بإمامتهم لم يقل بإمامته ولا بوجوده، فلوقال أحد بإمامتهم وأنكر إمامته ووجوده لكان قولاً ثالثاً خارقاً. فقد بانت

♦ السيد علي بن عبد الكريم النجفي

وأمّا بطلان التالي فظاهر، فيبطل المقدّم، فيكون القول بعدم وجوده وبعدم إمامته محالاً ، وهو المطلوب. لا يقال: الإمام هو الذي يقوم

بأعباء الإمامة، وأنتم تقولون إنّ الحسن العسكري الله مات وابنه المهدى الله صغير لا يصح أنْ يقوم بأعباء الإمامة ، فلا يكون على تقدير صحة وجود*ه* إماماً.

وهذا

يستدعي

أنْ نسأل

سؤالاً عن

ماهيّة هذا

الشخص

تخيّرته

السماء

الأجل

إنقاذ

الأرض من

التمادي

الانحراف

والخروج

في

الذي

اء الندبة



### تفسيرات وظهورات لمعنى النّور؛

ورد في الكثير من المصادر أنّ النّور العظيم هو مخلوق نوراني في العرش وهو أضوء الأنوار وأعظمها ، وفسره بعضهم بأنّه العقل ، كما فسره آخرون بأنَّه العلم والمعرفة ، فيما قال آخرون إنَّ النور العظيم هونور القرآن، ونص غيرهم على أنّ النور العظيم هم محمّد وآل محمد عَيَّا الله ، وعمّم آخرون أنّ النّور العظيم هو أمر معنوي يشمل هذه الحقائق كلها، وأعلى مرتبة من مراتبه هي نور النبي على ، لذلك جاء في الحديث إنّ أوّل ما خلق الله نور نبيك ، مخاطباً جابر بن عبد الله الأنصاري الله عبن قال: (قلت يا رسول الله بأبي أنت وأمي اخبرني عن أول شيء خلقه الله قبل الأشياء ، قال على الله عبار إن الله تعالى خلق قبل الأشياء نور نبيك من نوره، فجعل ذلك النور يدور بالقدرة حيث شاء الله...)

### بحث قرآني حول النور.

أطلقت الكثير من الآيات الشريفة النّور على معان عدّة ، فأطلقته على الذّات الإلهية إذ قال تعالى: (الله نُورُ السَّماوِاتِ وَ الْأَرْضِ)، وقال تعالى: (يُريدُونَ أَنْ يُطْفِؤُا نُورَ اللَّه بِأَفْواهِهِمْ ) فنسبت الآية النّور إلى الله وكأنّها تقول إنّ هذا النّور هومعنى آخر غير النّور الأوّل إلاّ إنّه اشتق منه وهو على ما يستفاد من بعض الآيات والروايات أنه نور الإسلام والقرآن، بل نور الإمامة ، لذلك خاطب الله الناس غير المدركين لهذا النّور بأنّهم لِم يدركوا أي نور ، فقال تعالى: (وَمَنْ لَمْ يَجْعَل اللهِ لَهُ نُوراً فَما لَهُ مِنْ نُور)، وقال تعالى(أَقَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلام قَهُ وَّ عَلَى نُورٍ

فه ولاء النورانيون الذين جاءهم من ربهم ما صدّقوا به حيث قال تعالى: (الله وَلِيَّ الَّذينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى) كيف يخرجهم (قَدْ جاءَكُمْ بُرْهانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزِلْنا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبيناً)، فهـؤلاء هـم المخاطبون بقولـه تعالى: (يَـوْمَ تَـرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ يَسْعى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْديهم ) وهم بأعينهم من سيرون إشراقة نور الله تعالى على الأرض يوم يخرجهم من الأجداث سراعاً يتنافسون فيما بينهم لاجل أنْ يحظى كل منهم بمنزلته عند ظهور الإمام وإشراق نوره على الكون، حيث قال عز من قائل: (وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها)، فهذه الحقيقة التي يجب أنْ يدركها الناس هي أنّ النور الإلهي الذي أَشتق منه نور القرآن وهداية الإسلام بأهل البيت الملك لا تُعطى إلا لمن يؤمن بحقانيتهم ويعترف بإمامتهم ليشرق في قلبه فيضاً من تلك الأنوار (أولئك الذين يسعى نورهم بين أيديهم وايمانهم) يخاطبهم المنكرون للإمامة والمتحاملون عليها انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم وارجعوا إلى من كنتم تبايعون وتتابعون وبأقوالهم تتدينون هل سيعطونكم نورا أو انها ظلمات بعضها فوق بعض ، من يخرج يده بعد أنْ تكشَفت له الحقائق لم يكد يراها لما ران على قلبه من بغض أهل البيت المنك ، واشرب قلبه كأس الحقد عليهم، فكان من الخاسرين.

### معنى المقطع في روايات أهل البيت على الم

إنّ هذا المقطع المقدس الذي يوجهنا باتجاه أن نترنم باسم الذات الإلهية ، وما لا يقبل التوجه إلا به، فيتلوها باسم يحكي عن ربوبية الله العامة والشاملة، ليطلب منا أنْ نسأل بعد هاتين الحقيقتين بالنور العظيم، والله هو رب النور العظيم وهو خالق ذلك النور، فمن يا ترى هو المخاطب والمخلوق والمطلوب منه والمتوجه إليه بنداء نور الله، انّه عينه ذاك الذي نزوره ونقول: (السلام عليك يا نور الله الذي لا يطفأ ) ذلك النور الذي أبى الحاقدون غلاظ القلوب إلا (يريدون ليطفئوا نور الله) ويأبى الله وقدرته وقوته وحبه لهذا النور ومن يحبه إلا أن يتم نوره، فنور الله الذي لم يشرق بعد على الأرض ولم يخرج من غيبة أوجبتها ظلمانية قلوب الحاقدين هو ذلك الإمام المنتظر الذي نخاطبه بهذا العهد ونقول له: (يا نور الله المغيّب إن غبت عن إبصارنا فإنك مشرق ولم تنالك الغيوم في قلوبنا ، اطفى يا ولى الله ظلمانية الذنوب قبل أنْ توجب الرين في النفوس).

ان هذه المعرفة يتحدّث عنها أهلها فيقول الشيخ آية الله العظمى الوحيد الخراساني (إنّ على كل فرد منكم ان يتوجه بفكره وقلبه للإمام ويسعى لان يصل قلبه المعرفة النورانية). فهو دام ظله يريدنا ان نتوجه إلى الولي المغيّب بمعرفة خاصّة لا بمعرفة عامّة، إذ المعرفة أقسام.

### أقسام المعرفة:

أوّلاً: المعرفة النورانية للإمام وهي تكون بعدة عناصر، القرآن الكريم والروايات الشريفة، وفي مقدمتها والأهم فيها أن يصفى الإنسان قلبه ويفتح منافذه ليستقبل تلك الحقيقة الإلهية بعد ان يجعل

## شرح دعاء العهد

يا نورالله المغيّب إن غبت عن إبصارنا فإنك مشرق ولم تنالك الغيوم في قلوبنا، اطفئ يا ولي الله ظلمانية الذنوب قبل أنْ توجب الرين في النفوس ••••••

العدد: ٧٢. السنة السابعة - رجب / ١٤٣٦. ١٤٣٦

القلب النظيف مرتعا لها وإلا فان القلب الموبوء المريض لا تدخله هذه المعرفة.

ثانياً: المعرفة العلمية: وهي معرفة نتعرّف من خلالها على الإمام الله من خلال مجموعة من الحقائق العلمية التي تقودنا بالإيمان به والإذعان بوجوده فينتهى حسب مقدماتها إلى الإقرار بهيمنته وسلطنته على الكون، وهذه معرفة خاصّة بطبقة من النـاس وهم العلمـاء الطبيعيون الذى يشـتغلون بعلوم كالفضاء والكون والفلسفة ومايمتلكها من العلوم.

ثالثًا: المعرفة التاريخية: وهي معرفة نستكشف بها حقيقة الإمام والإمامة ، من خلال مجموعة من النصوص التاريخية تدلنا على ذلك، وهذا لا يعنى أن المعرفة منحصرة بهذه القنوات، فهناك المعرفة العقائدية والمعرفة القرآنية ، والمعرفة الحديثية ، وهنــاك معارف أُخرى قـد تصل بالإنســان إلى معرفة

### نور أهل البيت على الروايات.

تحدثت الكثير من روايات أهل البيت المنات عن أن حقيقة الامام المهدى والأئمّة من أهل البيت المِيْلِا هي حقيقة نورانية، فجاءت الأحاديث المتكاثرة لتبين أنّهم كانوا أنواراً بعرش الله محدقين وان النبي ﷺ نـور كمـا أنّ أميـر المؤمنين والصديقـة الطاهرة والحسن والحسين وأبنائهم من المعصومين الم كانوا أنواراً يسبحون الله ويقدسونه وإليك جملة من الأحاديث التي تدل على ذلك:

١- عن رسول الله ﷺ: (...فقلت: يا رب ومن أوصيائي؟ فنوديت: يا محمد أوصيائك المكتوبون على ساق عرشي فنظرت وأنا بين يدي ربى جل جلاله إلى ساق العرش فرأيت اثنا عشر نورا في كل نور سطر اخضر عليه اسم وصى من أوصيائي أولهم على بن أبى طالب الله وآخرهم مهدي أمتي الله ) (عيون أخبار الرضا الله والشيخ الصدوق - ٢

٢ – عن واثلة بن الاسقع يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (لما عرج بي إلى السماء وبلغت سدرة المنتهى نادانى جل جلاله فقال: يا محمد، قلت: لبيك سيدى، قال عز وجل: إنى ما أرسلت نبيا فانقضت أيامه إلا أقام بالأمر من بعده وصيه، فاجعل علي بن أبي طالب الامام الوصي بعدك، فإني خلقتكما من نور واحد ، وخلقت الأئمة الراشدين من أنواركما، أتحب أن تراهم يا محمد؟ قلت: نعم يا رب، قال: ارفع رأسك، فرفعت رأسي فإذا أنا بأنوار الأئمة بعدي اثنا عشر نور) (بحار الأنوار العلامة الطوسي-ج٣٦ ص٣٢٢).

٣- عن قيس بن سمعان عن علقمة بن محمد الحضرمي عن أبي جعفر محمد بن علي الي الم أن رسول الله عَلَيُّ قال: (...(معاشر الناس) آمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزل معه من قبل أن نطمس وجوها فنردها على أدبارها.

(معاشر الناس) النور من الله عز وجل فيّ ثم مسلوك في علي ثم في النسل منه إلى القائم المهدى الذي يأخذ بحق الله وبكل حق هو لنا ، لأن الله عز وجل قد جعلنا حجة على المقصرين والمعاندين والمخالفين والخائنين والآثمين والظالمين من جميع العالمين...) (الاحتجاج للطبرسي، ج١ ص٧٨).

٤ - السلام عليك يا نور الله في ظلمات الارض، حيث جاء في زيارة الامام الرضاك : (السلام عليك يا ولي الله، السلام عليك يا حجة الله، السلام عليك يا نور الله في ظلمات الأرض، السلام عليك يا عمود الدين).

٥ - عن النبي عَلَيْ : (...زوّج النور من النور ، وكان الولى الله ، والخطيب جبرئيل ، والمنادي ميكائيل ، والداعي إسرافيل ، والناثر عزرائيل ، والشهود ملائكة السماوات والارضين...) (بحار الانوار-العلامة المجلسي، ج٢٦ ص١١٠).

فإن هذه الأحاديث الشريفة تبيّن أنّهم أنوار الله العظمى التي جاء الدعاء ليقول لنا: اللهم يا رب هذا النور العظيم وخالقه نتوجه إليك بما سيأتي من طلباتنا، والتي سنتعرف عليها عند شرح الفقرات الآتية من هذه الزيارة المباركة.

ما زال الحديث متواصلاً وشرح فقرات هذا الدعاء الشريف، دعاء الندبة، وقد وصل بنا الحديث إلى شرح الفقرة التالية: (أَيْنَ الْمُتَخَيَّرُ لإعادَةِ الْمِلَّةِ وَالشَّرِيعَةِ).

شرح دع

وفى البداية نحب أنْ نبيّن معانى الكلمات التي وردت في هذا المقطع الندبى المبارك، اللهم اجعله لنا نوراً في قبورنا ، ف(أين) يؤيّن تأييناً يسأل بها عن المكان، و(الْمُتَخَيَّرُ) اسم مفعول من تخيّر أى اصطفاه وتحرّى انتقاءه بدقّة واختار الأفضل، أمّا (إعادَةِ) فهي مصدر (أعاد) أي أرجع الشيء إلى حالته الأولى ومجراه

أمّا (مِلَّةِ) فمن أمللت الكتاب أمليته ومنه طريق مملول أي مسلوك، فيما (الشريعة) هي مورد الماء الذي يستقى منه وتقال أيضاً للعَتَبَة.

بيان إجمالي: يسأل هذا المقطع المبارك على لسان الدّاعي عن الشخص الـذى انتقتـه السـماء واصطفتـه ليُرجع ما شرّعه الله تعالى إلى طريقه وحالته الأولى 

يتضمن هذا المقطع عدّة أبعاد: البعد الأخلاقي: يتحدّث لنا عن انّنا نعيش في زمن بعيد أيّما بعد عمّا كان عليه رسول الله على والأئمة الميك وعلى هذا لابد انْ نسأل أنفسنا لكى نرجعها إلى حالتها الطبيعية: أنّ الأئمّة المِيْلِا كيف كانوا يعيشون، وما هي طريقتهم وشريعتهم وملّتهم ، فينفتح أمامنا باب وسيع لابد آنْ

ندخله بدراية وتفحّص، لنقف بعد ذلك على منهج واضح يسلك بنا درباً ينتهي إلى نجاتنا وفوزنا، فالإنسان الذي لا يدرى أسيرُه سير استقامة أو اعوجاج هو بالحقيقة لا يمتاز عن البهائم إن لم يكن منها أضل (أُولئِكَ كَالْأَنْعام بَلْ هُمْ أَضَلُّ).

البعد العقائدي: ويحكّي لنا حال سائل يسأل اثناء ممارسته لطقس عبادي قربي: أنّ الأُمّة التي لا تتمسك باختيار الله سبحانه وتعالى وتبتعد عنه ، هل يمكن لها أنْ تكون أُمّة متشرّعة منضبطة ، أو أنّها ملّة لا تؤمن بالله تعالى، فيجب أنْ تُتارك ولا يسار خلفها ، قال تعالى: (إنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْم لا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ)، فهكذا ملَّة غير مؤمنةً بالله سبحانه وتعالى لا تنتج ديناً يجب على الناس اتباعه والتزام قوانينه، فإنّ الذي ينتج الدّين القويم هو الله تعالى حيث قال: (ديناً قِيَماً مِلَّةَ إِبْراهِيمَ حَنيفاً)، فإذا كانت الشَّريعة هي القوانين الإلهية التي نظمتها السماء بشكل يحفظ للإنسان وصوله للكمال، فلا ينبغي بل لا يجوز مخالفتها والخروج عليها ، فإذا انساقت الأُمّة على خلاف ذلك جاء مورد هذا المقطع ومحله، إذ لو كانت الأمّة سائرة خلف ملّة نبيها عَلَيْهُ متعبدة بشريعة ربها لما كانت هناك حاجة

لأَنْ نستفهم عن مكان المتخيّر لإعادة الملّة والشريعة إلى نصابها ، لأنها في نصابها. فهذا المقطع دليل على الانحراف الني وقع بعد النبي الأكرم عَيَّا اللَّهُ في الأُمَّة ،

قال تعالى: (فَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلى

وخلاصة ذلك إنّ هذا السؤال من الدّاعي يكشف عن حديث فكرى وعقائدي في أنّ الأمة لم تستقم وتركت الثقلين ومالت عنهما إلى سواهما ، فاستدعى أنْ يتخيّر الله سبحانه وتعالى الأفضل في هذه الأُمّة

تخيّراً دقيقاً فاحصاً، فيصطفيه وينتقيه لأجل ان يرجع مسار الأمّة المنحرف إلى نصابه الطبيعي، وهذا يستدعي أنْ نسأل سؤالاً عن ماهيّة هذا الشخص الذي تخيّرته السماء لأجل إنقاذ الأرض من التمادي في الانحراف والخروج عن الجادة، وهو بطبيعته نفس ســؤال السائل في هذا الدعاء (أَيْنَ الْمُتَخَيَّرُ...؟) ويأتي الجواب على لسان الكثير من الروايات.

فعن رسول الله على من خطبة له يوم الغدير قال: (ألا أنّ خاتم الأئمة منّا القائم المهدى ألا أنّه الظاهر على الدّين ألا أنّه المنتقم من الظالمين ألا أنّه فاتح الحصون وهادمها... ألا أنّه النّاصر لدين الله).

وعنه عَيَّا أيضاً قال: (المهدي من ولدي تكون له غيبة وحيرة تضل فيها الأمم يأتي بذخيرة الأنبياء فيملؤها عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً ﴾.

وعنه (عجّل الله فرجه الشريف): (... اللهم جدّد به ما امتحى من دينك واحيى به ما بدّل من كتابك وأظهر به ما غيّر من حکمـك حتى يعود دينك به وعلى يديه غضاً جديداً خالصاً مخلصا لا شك فيه ولا شبهة معه ولا باطل عنده ولا بدعة لديه).

# عن الجادّة

# إقرار أعداء الإسلام ببنائية الانتظار

- 💠 💠 🖈 السيد أسد الته الماشمي

الانتظار عامل حركة ، أسلحة قوية وقطّاعة لروح الموت، نجاة من العزلة، عامل للتحول.

عديمي الشخصية ).

والآن ننظر من خلال دائرة (انتظار المنجي) إلى منتظِر الظهور الصّادق، أيُّ درجة نالَ من الرُّقي والكمال والتضحية والإيثار؟ وماذا يفعل في مسقط رأس إمامه المعصوم الله مدينة سامراء الذي أمْرُهُ أوضح من الشمس في رابعة النهار-؟ وكيف يقف منادياً القائم، مجدّداً العهد معه للجهاد بين يديه بحماس وشوق وإيشار، قائلاً: (وأشهدك يا مولاى ... وهو عهدى إليك... فلو تطاولت الدهور، وتمادت الأعمار، لم أزدد فيك إلاّ يقيناً، ولك إلاّ حبّاً، وعليك إلاّ متَّكلاً ومعتمداً ، ولظهورك إلاَّ متوقَّعاً ومنتظراً ، ولجهادي بين يديك مترقباً ، فأبذل نفسى ومالى وولدي وأهلي وجميع ما خوّلني ربي بين يديك، والتصرّف بين أمرك).

فهل رأيت حقّاً هذه العلاقة والحب (أنّ قوماً تربّوا على أحاسيس كهذه يمكن فتلهم لا والعاطفة والمودّة لأحدٍ من الأئمة العاديين غير المعصومين؟ يخاطب الإنسان بحرقة، صادقاً مخلصاً ومضطرباً، يناجى محبوبه ويبتّه من خلال إطار الانتظار المنقذ، يتململ من ألم الفراق والبعد، وينطق بشوق عن العهد والإيثار والانتظار والجهاد، معلناً استعداده، وكله أمل وشوق، ويستظل متألماً في ساحة محبوبه، فادياً

وأنيناً أحرّ من هذا؟

والآن أيّها المُطالع الرشيد، وفكّر مرّة أخرى بنظرة علمية، لترى المدّعين كذباً كيف يفترون على دين الله ، ويكيلون التّهم ، ويقولون: إنّ انتظار فرج الإمام صاحب الزمان الله سبب الانحطاط والتخلُّف، بينما هذه التّهم والافتراءات أليـقُ بساحة أصحابها القذرين مسوِّدي وجه التاريخ.

بالله إلاّ ما ظهرت.

يجهّ زون فرسين مسركبين في قصرهم في

نعم أيها القارئ العزيز ، الانتظار في مذهب التشيّع ليس لفظـاً أو قـولاً ، وليس توقّعـاً فارغـاً وأمنية مجردة ، بل هو فكر وفعل ، عمل وحركة ، نضال وكفاح، سعى ومحاولة، صبر ومقاومة، جهاد وتضحية ، لذا فهو مبدأ تمام الحركات والانتفاضات الإسلامية والثورات والكفاح الشعبي، من رحلة رسول الإسلام الأكرم على وإلى

والحاصل: يتّضح مما ذكرنا أنّ:

الانتظارُ نوعُ ثورةِ تحوُّل، وتكامل هادف يحكى

إنّ انتظار ظهور الإمام المهدى الله في الحقيقة هو نواة الثورات الشيعية على طول تاريخ حياة الإسلام، وهذا أمرٌ بديهيّ ومضروغ منه، حتى أقر ببنائية الانتظار مخالفو الإسلام، الشرقيون والغربيون رغم عنادهم ولجاجهم مع الإسلام والقرآن والمسلمين ومذهب التشيع التربوي، ورغم أنّهم لا يتحرّجون من كلّ كذب وافتراء واتهام، لكنهم يقولون بصراحة عن بنائيّة الانتظار ويعتبرونه من العقائد الثورية

> - يقول (بتروشفسكي) المؤرّخ والخبير في شؤون إيران في روسية في تبرير تأريخنا ، وفق ضوابطهم الحزبية، مستعيناً بالمسخ والتحريف: (انتظارُ المهدي في عقيدة الناس كان له الأثر الكبير على الثورات التي حدثت في ايران في القرن الثالث عشر، ولكن في القرن الرابع عشر والخامس عشر ترستخت هذه العقيدة أكثر وتوسلّعت... وينقل ياقوت الحموى قصّة تربوية، يقول: ...يخرج أكابر مدينة كاشان كلّ يوم فجراً إلى أطراف المدينة بفرس مُزَيَّن ومهيّاً لكي يركبه الإمام المهدى الله حين ظهوره، وكذلك في زمن حكومة (السربداران)في سبزوار... بحيث يقول (ميرخواند) في (روضة الصفا): يقودون في

النادرة للتشيّع، وإليك أقوال بعضهم:

في عقيدتنا أنّ كلّ ما جهد السيد (بتروشفسكي) المؤرخ والخبير الروسي في شؤون ايران أنْ يقوله هو أساطير عملها أعداء التشيّع، وكان له اليد الطولى في تعليل هذه الخرافات، لكنْ عجباً له كيف لم يخطر بباله أنّ كلّ ما تقوّلوه يحكى عن أنّ اليقظة والاطّلاع والبصيرة والاستعداد والسعى هي حصيلة الانتظار الثوري للتشيع، ومثل هذا الإقرار والاعتراف الصريح لا يتماشى مع نظرية أنّ (الدين أفيون الشعوب) وعامل الانحطاط والتخلّف، فلو تنبُّه والذلك لأعادوا النظر في مثل هذه التعابير الناطقة عن عقيدة الانتظار المنقِدة والمنشِّطة.

كلّ صباح ومساء فرساً لانتظار صاحب الزمان

الفرنسي، واللغوي المعروف، الـذي حاله كحال والأيدلوجية. الغربيين يحاول الطعن في أصالة الاعتقاد بظهور الإمام المهدي الله بشدة، فيقول: (يخرج كلّ يوم بعد صلاة العصر مائة فارس في الحلّة الواقعة قرب بغداد، شاهرین سیوفهم، ویقتادون من حاكم المدينة فرساً مزيَّناً ومهيّاً و... وينادون: نقسم عليك بالله يا صاحب الزمان، نقسم عليك

> ...والصفوية وإنْ كانوا سادة ومن أولاد أمير المؤمنين على بن أبى طالب الله يعتبرون أنفسهم نوَّاب الإمام وحكَّاماً موقَّتين آنيّين ويقدّمون الإمام المهدى الله على أنفسهم. كان ملوك الصفوية

اصفهان للإمام المهدى العِلا ). نقول: لا يهمنّا مدى حقّانية ما قاله هذا المستشرق واللغوي الفرنسي، ولكن كلامنا في أنّ المستشرق فهم جيّداً أنّ انتظارَ قيام قائم آل محمد على هو قطب رحى المقاومة والاستقامة النادرة للشيعة أمام المستعمرين والمتسلطين، لذا حدّر الأوربيّين المستعمرين الناهبين مِنْ:

(الانتظار ليس مسكِّناً آنيّاً، بل هو نهضة دائمة على الظلم، وليس تصبُّراً، بل هو انتفاضة وتحرّك لإحقاق الحق وإزهاق الباطل.

عن معنى، يحتِّم الدفاع الدائم عن الهدف، فهو

- و(جيمس دار مشتيتر) المستشرق ثروة روحية لتكامل وعلووحفظ الجوانب الإنسانية

وعلى هذا فكلّ انتظار خلاف هذا فهو للسفهاء

نفسه لثورته العظيمة. تالله هل سمعت كلاماً أكثر أملاً وتضرّعاً



هل العدد (٣١٣) اكتملوا أو لا؟

هل اكتمل عدد قادة الإمام المهدي الله الـ٣١٣ قائداً في زماننا هذا؟.

حيث انّ هؤلاء الـ(٣١٣) يكتمل عددهم زمن ظهور الإمام على ، وحيث انّه لا جزم بأنّ زماننا هذا

هل سيقاتل أحد من دول مجلس التعاون (الخليج) مع الإمام المهدي الله وأي الدول ستكون

ليس هناك دليل خاص على ذلك ، على أنّ ما نشاهده اليوم من عداء صارخ وواضح لأتباع أهل

طبعاً، لا نقصد من ذلك الشعوب والأفراد، إذ لها مواقفها الخاصة، إنّما نقصد الحكومات

هو شخصية من شخصيات الظهور، يكون ممن ينصر الإمام المهدى الله وتشير بعض الروايات

إلى اتحاده مع الخراساني، إلا أنّ البعض استظهر اختلافهما، والحسني يشكل قيادة عسكرية

تنضوي مع عسكرها تحت لواء الإمام المهدي الله بعد أنْ يستنهض أصحابه والناس جميعاً لنصرته الله.

يحاول الحسني أنْ يستفهم من الإمام على عن مواريث جدم على العلاقة الأساس في إثبات

كونه الإمام الحق، والحسني لا ينكر بذلك المهدي الله إنَّما يريد إثبات ذلك عملياً أمام أصحابه.

ويعمل على ترسيخ فكرة المهدي الله في نفوس الناس عموماً وأصحابه خصوصاً ، وذلك عندما

البيت المن الله الدول، وسلب حرياتهم الفكرية والعقائدية وإهدار لدمائهم، هذا وغيره قد

هو زمن الظهور فلا يمكن الجزم باكتمال عددهم الأن.

علي عبد الحسين اللواتي

وأصحاب القرار في تلك الدول.

علياء الغريباوي

السؤال:

هل حكومات دول الخليج ستقاتل الإمام المهدى ١٩٤

يعطينا مؤشراً لما ستكون عليه تلك الدول إبان الظهور المقدس.

من هو الحسني الذي يظهر في آخر الزمان؟

حسب علمنا أنّه في آخر الزمان يظهر الحسني، فمن هو هذا الشخص؟.

# الأسئلة الموجهة إلى مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي



 علاقة الإمام المهدي بالماء والأديان الأخرى؟ من هم الأبدال ومتى يكونون؟

هل اليماني من اليمن أو من واسط؟

۵۵ العدد (۳۱۳) اکتملوا أو ۲۱۶

 هل حكومات دول الخليج ستقاتل الإمام المهدي ها؟ من هو الحسني الذي يظهر في آخر الزمان؟

علاقة الإمام المهدي الله بالماء والأديان الأخرى؟

أنا أعيش الآن في أوربا، ومن خلال معايشتي مع الناس لاحظت أنّ الديانات الأخرى لهم أيضاً منقـذ سـوف يأتي في آخر الزمان ليحرر الأرض من الظلم والفسـاد، ولكن مـا لفت انتباهي هو أنّ ممارسة طقوسهم للمنقذ المنتظر تقام قرب البحر أو النهر، وحتى في بلادنا العربية كنت ألاحظ أنَّ الناس تقيم الشعائر الدينية للإمام عليُّ عند النهر أو البحيرة ، وسؤالي هنا لماذا البحر والنهر والمياه، وما علاقة الإمام الله بذلك؟.

ليس لدينا في ثقافتنا الشيعية ذلك، نعم ذاك من أعمال الصابئة، كما رأينا ذلك في البصرة

ونحن نوافقك الرأي، فالعقيدة المهدوية ليست خاصة بالشيعة أو حتى الإسلام. فالمخلص المنقذ تؤمن به البشرية وحتى الثقافة المادية الماركسية حسب رأي السيد الشهيد

محمد باقر الصدرينيُّ في كتابه (بحث حول المهدي الله ).

فالجميع متَّفق على وجود منقذ للعالم من الظلم والجور، وإنَّ اختلفوا في تحديد مصداق ذلك

\*\*\*

### من هم الأبدال ومتى يكونون؟

حيدر حميد حمودي

سمعت من بعض المشايخ أنّ الأبدال أشخاص على ضلال، من أتباع السفياني وأبدلوا إلى الهدى بعد ظهور الإمام ﷺ.. وسمعت من البعض الآخر انّهم أشخاص مختارون يأنس بهم الإمام اليلا في غيبته؟ أرجو التوضيح.

بمراجعة الروايات الشريفة نجد أنّه يوجد لدينا اصطلاحان:

(إِنَّ الله اصْطَفِي آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرِاهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ

من المعارف الكبرى في تاريخ البشرية هي قضية

عَلَى الْعالَمينَ ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُها مِنْ بَعْضَ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ }

الإمام المهدى المنتظر الله التي أصبحت هديا للنفوس

المطمئنة والعقول المؤمنة بثقافة القران القائمة على

المضامين التالية: الاصطفاء، الاجتباء، الذرية

الصالحة، العصمة، الإمامة، الشفاعة، التقية،

الغيب، الناسخ والمنسوخ، والمعارف الكبرى عبر تاريخ

البشرية الطويل واجهت اعتراضات لم ترق إلى سلم الفهم

المعزز بالعلم والمسبوق بالحلم، باعتبار أنّ الحلم هو

الإطار الجامع للعلم المصحوب بالفهم إذ لا علم بدون

فهم، لأنّ العلم هو الانتقال من المجهول إلى المعلوم، أو

هو انتقاش صورة الشيء في الذهن بشرط سلامة الذهن

من عوامل التشوش، وهي كثيرة أدّت في القديم إلى

تساقط من لم يمتلك مقومات الفهم ، ونظرية (جوهاري)

التي قسّمت الرؤى المستقبلية التي تحيط بالإنسان إلى

أربعة هي: المنفتحة، والعمياء، والمجهولة، والمعلومة،

ولذلك قال الفلاسفة عن الإنسان المحدود عقليا: (قف

عند حدَّك أيها المحدود). وقال القران الكريم (بَل الْإنسانُ

عَلَى نَفْسهِ بَصِيرَةٌ ﴿ وَلَوْ أَنُّقَى مَعَاذِيرَهُ ) وهو استباق علمى

وفي موقع (كتابات) كما في غيره تواجه المعارف

الكبرى من يطفو على سطح الكتابة دون محصلة علمية

يعتـدّ بها ودون مسـتوي فكـرى قابل للحـوار ، فالذين يحلو

لهم نكران قضية الإمام المهدى المنتظر يمكن معرفة

محدوديتهم وسطحيتهم من خلال حديثهم على قاعدة

فالذى يدافع عن إفراط بعض الشباب وفوضى

سلوكهم بدعوى الحرية هو كمن يدافع عن المثلية كما قام

أوباما الرئيس الأمريكي بتقديم الهدايا للزواج المثلى،

وكما شرعت بعض الدول الأوربية زواج المثلية، وكمن

يدافع عن الإيمو، والبريكية، وكلها مظاهر لتراجع العقل

ومرض النفس، وهذه المظاهر تعيق التنمية البشرية،

والتنمية البشرية هي هدف السماء وخيار العلوم النافعة

والتي خططت لها بعض الدول فنالت شيئاً من النجاح

وأخفقت في أشياء أخرى، وهدا الإخفاق هو الذي ينتظر

التصحيح عقلاً ، والتصحيح للمسيرة البشرية مرهون

بقيادة مختارة ومصطفاة، والاختيار والاصطفاء بيد

السماء صاحبة النعمة وواهبة الحياة وصانعة الموت كأجل

مخطط ومبرمج لا لبس فيه، والاعتراض والالتباس دائماً

يأتى من العقول المحدودة ، والحقيقة المطلقة في الكون

والحياة هو (الله)، ومع ذلك وجدنا من لا يؤمن بالله،

فإذا كان الاعتراض ونكران الله قد حصل من البعض،

لظهور علم النفس التحليلي الوضعي.

(آل عمران: ٣٣-٣٤).

١) يـوم الأبدال: وسـمى بذلك لانّه سـيحدث يومذاك انقلاب البعض علـي عقبيه فيترك الإمام المهدي الله ويلتحق بالسفياني، وفي نفس الوقت تدرك الهداية والرحمة بعضاً ممن هو في صف السفياني فيتركه وينتقل إلى معسكر الإمام المهدي الله ، فسمي ذلك اليوم بيوم الأبدال.

فقد ورد عن الامام الباقر على في رواية طويلة: (ثم يأتي \_أي الإمام المهدي الله \_ الكوفة... (إلى أنْ يقول): حتى يأتي العذراء (أو البيداء في نسخة أخرى) هوومن معه؛ وقد لحق به ناس كثير، والسفياني يومئذ بوادي الرملة حتى إذا التقوا، وهو يوم الأبدال يخرج أناس كانوا من السفياني من شيعة آل محمد علي الله عنه ويخرج أناس كانوا مع آل محمد الله السفياني، فهم من شيعته حتى يلحقوا بهم، ويخرج كل ناس إلى رايتهم وهو يوم الأبدال. (بحار الأنوار ج٥ ٢ ص٢٢ ح٨).

٢) الأبدال: وهم مجموعة من الشيعة المخلصين يرافقون الإمام المهدي الله في غيبته الكبرى، كلما مات واحد منهم أبدله الله تعالى بآخر، وهؤلاء سيردون الوحشة عن الإمام الله في 

الإمام المهدي المنتظريني اصطفاء السماء

فمن الطبيعي جداً أنْ نجد الاعتراض والنكران لقادة

المسيرة البشرية من الأنبياء والأئمة الله وهم النعمة

الكبرى في المفهوم الإيماني، وليس كما ذهب البعض

عندما سئل عن معنى النعيم في الآية (لتُسْئَلُنَّ يَوْمَئِذِ عَن

النَّعيم) فقال الطعام والشراب؟ فقال له الإمام الصادق

الله عندما تعدد كل الله عندما تعدد كل

الطعام والشراب (وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّه لا تُحْصُوها) فقال

الرجل: وما هو النعيم يا ابن رسول الله عليه؟ قال الله عنه نحن

النعيم، أي أهل البيت اليِّل النَّهم نعمة العقل والفهم والعلم

والإدراك، ولا يوجد نعيم اكبر من ذلك لدوامه، أمّا نعمة

المأمون وقد اجتمع فيه جماعة من علماء أهل العراق

وخراسان، فقال المأمون: اخبروني عن معنى الآية: (ثُمَّ

أُوْرَثْنَا الْكِتابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا) (فاطر: ٣٢)،

فقال الرضاط الله : لا أقول كما قالوا ولكن أقول: أراد

فقال الرضا الله أو أراد الأمّة لكانت بأجمعها في الجنة

وقال المأمون : وكيف عني العترة دون الأُمّة؟.

لقول الله (فَمِنْهُمْ ظالِمٍّ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ

سابقٌ بالْخَيْراتِ بإِذْنِ الله ذلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبيرُ ) (فاطر:

٣١)، ثم جعل العترة الطاهرة كلها في الجنة فقال عز

وجل (جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَها) (فاطر: ٣٣)، فصارت

الوراثة للعترة الطاهرة لا لغيرهم، ثم قال الرضِا الله هم

الذين وصفهم الله في كتابه فقال: (إنَّما يُريدُ الله لِيُذْهِبَ

عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً) (الأحزاب:

٣٣) وهم الذين قال رسول الله على: (إنى مخلف فيكم

الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي، لن يفترقا حتى يردا

على الحوض، انظروا كيف تخلفوني فيهما، يا أيَّها الناس

قالت العلماء : يا أبا الحسن اخبرنا عن العترة هم

فقالت العلماء: فهذا رسول الله يؤثر عنه أنّه قال:

فقال الرضا الله: اخبروني هل تحرم الصدقة على آل

قالوا: نعم، قال اللهِ فتحرم على الأُمَّة؟ قالوا: لا.

أين يذهب بكم أصرفتم عن الذكر صفحا أم أنتم قوم

مسرفون؟ أما علمتم أنْ وقعت الرواية في الظاهر على

قال الله هذا فرق بين الآل وبين الأمّة، ويحكم

(أمّتى آلى) وهـؤلاء أصحابه يقولون بالخبر المستفيض

لا تعلموهم فإنّهم أعلم منكم).

قال الرضاكِ : هم الآل.

الذي لا يمكن دفعه : (آل محمد الله أُمَّته).

الآل أو غير الآل؟.

فقال المأمون: ما تقول يا أبا الحسن؟.

الله تبارك وتعالى بذلك العترة الطاهرة الم الله الله الماله المالك الماله الماله

وعندما حضر على بن موسى الرضاك مجلس

الطعام والشراب فهي نعم متغيرة وغير دائمة.

فقالت العلماء: أراد الله الأُمّة كلها.

### وليد الحسني

ادّعى الشيخ جلال الدين الصغير بأنّ هوية اليماني ليست من اليمن ولاتوجد رواية صحيحة في هذا المورد والموجود هو روايات عامية وليست في كتبنا ، والموجود في كتبنا روايات قليلة مجهولة السند غير معتبرة وموضع خروجه هو من وسط أو جنوب العراق وأنَّه يكون مجتهداً عالماً ، واليماني هو نسبة لليُمن واليسر والبركة ، لا انّه من اليمن. فما دقة هذه المدعيات؟.

### في البداية لا بد أنْ نلفت الأنظار إلى أنّ سماحة الشيخ الصغير هو من الأخوة الباحثين، ومن الذين بذلوا جهداً يشكر عليه فيما يتعلق بالقضية المهدوية ، وله مستنداته التي يعتقد بها في آرائه

وفي خصوص المقام نقول: لقد تضافرت الروايات -١٨ رواية تقريباً على وصف هذا الشخص بانّه (يماني) بل نقل (كمال الدين) للشيخ الصدوق ص٣٠٠ ح١٦، رواية صرّح فيها الإمام

وحتى لو ناقش احد في سند الروايات المصّرحة بكونه من اليمن، لكن يبقى عندنا ان المتبادر

على أن لا يوجد دليل واضح للشيخ فيما ادعاه من كون اليماني رجلاً من واسط لا من اليمن، بل لعلنا نجد ما يدل على عكس هذا، وانه من اليمن، فقد جاء في كتاب (أمالي الشيخ الصدوق) ص٦٦١ تحت رقم (١٣٧٥/ ١٩) عن هشام عن الإمام الصادق الله قال: لمّا خرج طالب الحق، قيل

فتجد الإمام الصادق الله له ينف اليمانية عن هذا المسمى (الطالب للحق) من جهة انه خرج مِن اليمن لا من واسط، بل نفاها من جهة عدم موالاته لأمير المؤمنين الله ، ولو كان ثمّة جهة

فيظهر من هذا أن كون اليماني من اليمن هو من الواضحات في الذهنية الشيعية عموماً آنـذاك، أي في عصـر الإمـام الله ، وسـكوت الإمام الله عن ذلـك إقرار منـه بصحة هـذا الفهم في الذهنية العامة.

♦ ♦ ♦ ♦ ♦ د. علي التميمي

المصطفين المهتدين دون سائرهم؟.

في المهتدين دون الفاسقين.

على سائر الناس في محكم كتابه.

للمصطفين الطاهرين.

سوى الباطن في اثني عشر موضعاً.-

فقال المأمون: أين ذلك من كتاب الله؟.

قالوا: من أين قلت يا أبا الحسن؟.

قال الله من قوله: (وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْراهِهِمَ وَ

جَعَلْنا في ذُرِّيَّتِهمَا النُّبُوَّةَ وَالْكِتابَ فَمِنْهُمْ مُهْتَدِ وَكَثيرٌ مِنْهُمْ

فاسـقُونَ) (الحديد: ٢٦)، فصارت وراثـة النبوة والكتاب

فقال المأمون: فهل فضّل الله العترة على سائر

قال الرضا اللهِ : في قوله تعالى: (إنَّ اللَّهُ اصْطَف

آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرِ اهيمٍ وَآلَ عِمْرِ انَ عَلَى الْعالَمينَ ﴿ ذُرِّيَّةً

بَعْضُها مِنْ بَعْضَ وَاللَّه سَمِيعٌ عَليمٌ ) (آل عمران: ٣٣-

٣٤)، وقِيال في موضع آخر (أمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى ما

آتاهُمُ الله مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنا آلَ إِبْراهِيمَ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ

وَآتَيْناهُمْ مُلْكاً عَظيماً) (النساء: ٤٥)، ثم رد المخاطبة

في إثر هذا إلى سائر المؤمنين فقال: (يا أيُّهَا الَّذينَ

آمَنُوا أطيعُوا الله وَأطيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأُمْرِ مِنْكُمْ ﴾

(النساء: ٥٩)، والملك في الآية: (٥٤) يعنى الطاعة وهي

قالت العلماء: فهل فسر الله تعالى الاصطفاء في

فقال الرضا الله : فسّر الاصطفاء في الظاهر ليس

فهذه هي الفروق بين الآل والأمّة ، والمهدى المنتظر

الله من الآل بلا جدال ، ومنكره منكر لكبرى قضايا

الإيمان، ومن يساوي بينه وبين المدعو (أبو بكر البغدادي)

مثـلاً ألا آثم قلبه ومسـفه رأيه بيده كما فعـل عندما انتصر

للمثلية والبريكية والإيمو، ودفعه الفراغ الفكرى لاستنكار

ذبح الذبائح معتبرا إيّاها عنفاً ، ناسياً العنف الذي

تمارسه عصابات التكفير الإرهابي، ان التحضر لايأخذ

طريقه للناس إلا من خلال عقول سليمة تعرف فلسفة

الكون والحياة وتعرف القيادة المصطفاة من قبل السماء ،

ويظل الذين يختبئون وراء رموز وطلاسم كالخفافيش

وضوء الحقيقة قادم بإذن الله ، وصدق من قال:

لكل داء دواء يستطبُّ به إلاَّ الحماقة أعيتُ من يداويها.

وتبقى هذه الكتابات كرعاف الدم المنزوف تعبيراً

عن مرض أصحابها ، فهى زبد يذهب جفاء وطحالب

وأشنات لاتقتات عليها إلاّ الطفيليات، وضعف الطالب

لا الكتابة بدون علم ، والتعليقات بدون فهم.

التي تخاف من ضوء الصباح وهو الحقيقة.

\*\*\*

من عزلة، ونعم المنزل طيبة، وما بثلاثين من وحشة. (غيبة النعماني ص١٩٤ ب١٠ ح٤١). ومنه يتضح ما سمعته حول الأبدال.

### هل اليماني من اليمن أو من واسط؟

الصادق الله بقوله: (...وخروج السفياني من الشام واليماني من اليمن...).

من وصف شخص بانّه يماني انّه ينتسب إلى اليمن، كما في وصف بعض الاشياء بذلك، فلو قلت (حجر يماني) لانصرف قولك إلى انّه من اليمن، ولوقلت (حبرة يمانية) لانصرفت كذلك، وهكذا لوقلت (الركن اليماني) تبادر الى ذهنك ذلك الركن من الكعبة الذي يكون باتجاه بلاد اليمن.

لأبي عبد اللَّه اللَّه اللَّه : نرجو أنْ يكون هذا اليماني؟ فقال: لا ، اليماني يوالي علياً اللَّهِ وهذا يبرأ.

أخرى لكان مناسباً للإمام اللهِ أنْ يبينها.

## في أروقــة المكتبة المهدوية

تعريف بما تحفل به المكتبة المهدوية وما في جنباتها من مؤلفات وعرض ما تناولته هذه المؤلفات بأسلوب موجز وجذاب، خدمة للقراء وتذليلاً لسبل البحث امامهم

## الأساليب الإنشائية في التوقيعات المهدوية لمؤلفه الشيخ بدر حسين علي المحمداوي

في الإمام المهدي اللهِ.

فقال الرضاء إلى إنّ الله العزيز الجبّار فضّل العترة جاء في فهرس الكتاب أنّـه يحتوي بعد تمهيده الذي يبحث في

١- أسلوب الاستفهام. ٢- أساليب الأمر والنهي والدعاء. ٣-أسلوب الدعاء. ٤ - الأساليب الإنشائية غير الطلبية ويحتوي على ثلاثة مباحث هي: أسلوب القسم، أسلوب المدح والذم، وأسلوب

والكتاب عموماً رسالة ماجستير كان قد تقدّم بها المؤلف لنيل درجة الماجستير، إلى قسم اللغة العربية في كلية التربية -جامعة الكوفة. اعتمد كاتب الرسالة أن يوضح معنى المصطلحات النحوية، ثم يذكر ما ينطبق على القاعدة والمصطلح من فيوضات الإمام مما ورد في توقيعاته الشريفة.

- يقول الشيخ في إيضاح (الإنشاء) اصطلاحاً: (هو الكلام الذي (لا يقال فيه: صدقت ولا كذبت).

ويقول في عنوان (التوقيعات المهدوية): (هي ما كان يذكره الامام المهدي الله بخطه في جواب الأسئلة والطرائف بوساطة نوّابه الأربعة في مختلف ميادين المعرفة).

- ويقول الشيخ المؤلف في (الاستفهام اصطلاحاً) بإعتباره أحد الأساليب الطلبية!

(إنّه طلب المتكلم من مخاطبه أنْ يحصل في ذهنه مالم يكن حاصلاً قبل..).

القائم من آل محمد عليه أنا الذي أخرج آخر الزمان). - ويقول في مفهوم (الأمر اصطلاحاً):-

.. هـ و (ما اذا لـم يفعله المأمور به سـمى عاصيـاً ، ويكون بلفظ

ومما جاء منه في التوقيع الشريف: جواباً لشخص من اليمن خيرة، وأقم في الكوفة)

(النهي هو نفي القيام بالفعل).

ملعونون، فلا يجالس أهل مقالتهم)

يقع الكتاب في طبعته الأولى سنة ٢٠١٥ بـ (٢٦٣) صفحة من القطع الوزيري، وهو من تقديم ونشر مركز الدراسات التخصصية

مفهومي الخبر والإنشاء ثم التوقيعات المهدوية ، على أربعة فصول وخاتمة، والفصول هي:-

- ويذكر المؤلف ما جاء من الاستفهام في التوفيع الشريف:-ما جاء عنه الله يعرّف نفسه لرجل من همدان (أتدرى من أنا؟ أنا

كان وقتها في بغداد. (لا تخرج معهم ، فليس لك في الخروج معهم

- ويقول في (النهي اصطلاحاً):-

ومما جاء منه في التوقيع الشريف ما كان جواباً لبعض الأصحاب (وأمَّا أبو الخطاب محمد بن أبي زينب الأجدع، فملعون وأصحابه - ويقول في (الدعاء اصطلاحاً)



• • • • • اعداد: محمد الخاقاني

(الدعاء هو طلب الفعل من المدعو على سبيل التضرّع) ومما جاء منها في التوقيع الكريم:-- ما جاء في أدعيته اللهِ:

(اللهم إنّي أسألك أنْ تصلي على محمد وآل محمد ، وتسلم عليه تسليماً ، وتهيّنه وتسهله عليّ)

ويقول في (النداء اصطلاحاً):-(هو تنبيه المدعو بأحرف موضوعة لذلك..)

ومما جاء منه في التوقيع الكريم ، وذلك عندما نازعه عمّه جعفر دار أبيه ومنع أن تدفن فيها جدته فجاء عن الإمام الله (يا جعفر أدارك هي؟)

- وجاء في مفهوم (القسم اصطلاحاً):-هو (جملة انشائية يؤكد بها جملة أخرى...). ومما جاء منه في التوقيع الشريف:-(اللهم اني أسألك باسمك ... أنْ تصلى على محمد وآل محمد...).

ويقول في (المدح اصطلاحاً):-هو (الثناء على الجميل الاختياري قصداً).

(الهم صلّ على محمد سيد المرسلين، وخاتم النبيين، وحجة

ومما جاء منه في التوقيع الشريف:-رب العالمين...).

### ات الإيجابية لعقيدة الانتظ المطي

إنّ فكرة المنقذ ليست بالجديدة ، فإنّ جميع الأديان السماوية وغير السماوية عندها هذه الفكرة ، بل حتى الأفكار الماديّة نجدها تقول: إنّ المجتمع سوف يصل يوما ما إلى السعادة المرجوّة. وأخذوا يصفون ذلك اليوم بعدّة أوصاف.

وكيف ما كان، فإنّ جميع أولئك نجدهم يصفون لنا ذلك المنقذ أو اليوم الموعود بمجموعة من الصفات، زادت أو قلت، نجدها بشكل أو بآخر تنطبق أكثرها أو أجمعها على الإمام المهدى الله ، وإن اختلفت في اسم ذلك المنقذ ، أو ماهيّته أو كيفيّة خروجه.

المهم أنّهم يتفقون على أنّ هناك منقذاً للبشرية لابدّ له أنْ يخرج ليخلّصها مما هي فيه من الويلات والمحن، كل هذا يدفعنا إلى البحث حول عدّة محاور نطرحها بشكل تساؤلات، من أهمها: من هو المنقذ الحقيقي من بين ما تقوله هذه الأديان والأفكار على

وقبل هذا نسأل: هل هناك منقذ فعلا؟ وهل حال البشرية بحاجة إلى المنقذ هذا؟ ولماذا؟

ونجيب بكل ثقة. نعم هناك منقذ ، والبشرية بأمس الحاجة إليه. وهذا ليس إعتباطا وإنّما هناك مشكلة تعانى منها البشرية منذ بداية مشوار الخليقة إلى الآن، وهي مشكلة العدالة الاجتماعية. إنّها المشكلة القديمة الجديدة.

لقد مرت على البشرية أدوار وأفكار وتيارات رفعت ونادت بأعلى أصواتها بأنواع من الشعارات، هادفة إلى حلّ هذه المشكلة، فضلاً عن جذب الناس إليها، وأخذت البشرية على عاتقها هذه الأفكار، وتبنّت الانخراط في مسلكها ظنا منها أنّها هي التي تروي ظمأها. وإذا بها كماء البحر لا تزيد الظامئ إلا ظمأ!

والتاريخ شاهد على ذلك، فمنذ فرعون الذي قال: أنا ربكم الأعلى وأنّ هذه الأنهار تجري من تحتى وأنا أهديكم سبيل الرشاد. مرورا بالثورة الصناعية في أوربا، وبالشيوعية التي ادّعت حل هذه المشكلة من جذورها وبعد سبعين عاما سقطت على أعتاب هذه المشكلة العويصة تساقط أوراق الخريف.

إلى النظام الرأسمالي الذي أحكم فبضته على عالم اليوم معلنا العولمة أطروحة جديدة لحلّ هذه المشكلة غاضاً الطرف عن المشكلات النفسية والفكرية الناتجة من هذه الأطروحة.

ولا ننسى أطروحة السماء لحل هذه المشكلة والتي حمل شعارها الأنبياء العِين والمبت هذه الأدوار، ولم يكن بالأمر الهين، فقد قدّموا كل ما بوسعهم من عمل دؤوب ليل نهار وتحملوا المشاق من

تشريد وتعذيب وسبجن وقتل في سبيل هذه الدعوة والمحافظة عليها سالمة من أيدى المتلاعبين، والشيء الغريب أنّ البشرية جرّبت النظام الإلهي على يد النبي سليمان الله والرسول الأعظم على يد النبي سليمان الله ورأت ما جنته في ظل هذه الحكومة ، وإنْ لم تدم طويلاً ، المهم شاهدت وجنت ومع هذا أعطتها ظهرها باحثة عن نظام يحل مشكلتها ، وكل نظام جرّبته لم يصلح لها لأنّه ناقص، وصادر من ناقص، وهذا هو السر في عدم نجاح الأنظمة الوضعية في حل هذه المشكلة ، كل هذا وغيره دفع بالبشرية إلى انتظار المنقذ الذي يكون على يده حل هذه المشكلة وغيرها من المشاكل الراهنة وغير الراهنة ، وليس هذا معناه أنَّ السبب في قضية الانتظار هو اجتماعي، ولا كما ادَّعت الشيوعية أنّ سببها إقتصادي. وإنّما هو البحث عن العدالة في حل المشكلة الاجتماعية التي أساسها العدالة في توزيع الحقوق والوجبات، وهذا هو ضالة البشرية، ولن تجدها إلا في أحضان هذا المنقذ الذي يمثل حكومة السماء، شاءت البشرية أم أبت، والتي جرى في سبيلها أنهار من دماء الأنبياء والأولياء الصالحين الذين سيتحقق حلمهم على يد هذا المنقذ الذي يطبّق عدل الله في الأرض ، من هنا علينا أنْ نفهم كيفية الانتظار وعلى أي وجه يجب أنْ تكون، لا كما نريدها.

إنّ لفظة الانتظار عند سماعها يتبادر إلى الذهن السكون وعدم الحركة إلى أنْ يأتي من نحن بانتظاره. وهذا المعنى لا نجنى منه ثمرة وليس هو المقصود من انتظار المنقذ ، وسوف نبين ما هو مطلوب من مفهوم الانتظار من خلال عرض بسيط لحديث رسول الله على : (أفضل أعمال أمتى انتظار الفرج).

إنّ لفظة (أعمال) نفهم منها أنّ الانتظار هو عمل وليس شيء آخر. وانّ لفظة (أفضل) نفهم منا انّ هناك فاضلاً ومفضول. وهذا لا يكون إلاَّ مترجَّح.

إنّ تطبيق عدالة الله في الأرض وفي ضمنها العدالة في حل المشكلة الاجتماعية وهوما يعلمه رسول الله على الله علما يقينياً هو المرجح الذي يكون من أجله عمل الانتظار أفضل الأعمال.

ولكن كيف يترجم الانتظار الى عمل؟.

إنّ للانتظار ثلاثة أبعاد هي:

١. البعد العقائدي.

٢. البعد السلوكي.

٣. البعد النفسي.

١- البعد العقائدي: قلنا سابقا إنّ كل الأديان السماوية وغيرها من الأفكار المادية تقول بالمنقذ أو تعد البشرية بسعادة في نهاية

المطاف لها، وهذا يدعونا الى البحث حول من هو المنقذ الحقيقى، وسوف نتناول الموضوع على المستوى الإسلامي فقط، لأنّ المذاهب الإسلامية اختلفت في تحديد من هو المنقذ فكيف يكون الموضوع في

إنّ الأحاديث الواردة في كتب الشيعة ومؤلفاتهم لم تذكر مورد البحث هنا، لأنّ الاعتقاد بالإمامة يعتبر أصلا ثابتا من أصول الدين أو المذهب عند الشيعة الإمامية، وكل من يعتقد بالإمامة لا محيص له إلا أنّ يعتقد بالإمام المهدي الله لأنّ الأحاديث التي تتطرق إلى الإمامة وإلى عدد الأئمة تصرح بأنّ الإمام الثاني عشر هو الإمام

فالاعتقاد بالإمام المهدي لا ينفك ولا ينفصل عن الاعتقاد بالإمامة بصورة عامّة، وهو جزء لا يتجزأ عن الموضوع.

أمًّا الأحاديث الواردة في كتب السنّة حول الأئمة الاثني عشر الله المالم الله فهي تختلف من حيث الإجمال والتفصيل. فهناك الأحاديث التي تكتفي بذكر العدد فقط دون الأسماء وتعيين أشخاصهم، وهناك الأحاديث التي تصرّح بالعدد والأسماء. وبعض تلك الأحاديث تصرّح بالإمام المهدي وانّه الإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت المُيِّكِ.

وخلاصة القول: إنّ تلك الأحاديث يفسّر بعضها بعضاً ، ومن الحق والصواب أنْ أقول إنّ تلك الأحاديث قد تجاوزت حدّ التواتر بحيث لا يبقى مجال ولا موضع للمناقشة ، ومنها:

قال: قال رسول الله عَلَيْ : (أنا سيد النبيين، وعلي بن أبي طالب سيد الوصيين وأنّ أوصيائي بعدي إثنا عشر أولهم علي بن أبي طالب وآخرهم المهدي).

٢ - البعد السلوكي: وهو معتمد كليّاً على البعد الأول، لأنّ سلوك الإنسان ناتج عن عقيدته. ونعني به الجانب العملي في حياة الإنسان فلابدّ أنْ يكون على درجة من الاستقامة أو على الاستقامة التامة، فهي المساهمة الابتدائية في تشكيل جيل الظهور، وكيفية ذلك تكون في تطبيق التعاليم الإسلامية المتمثلة في الرسالة العملية لأحد الفقهاء والمستندة إلى مصادر التشريع التي هي الكتاب والسنة، وبذلك يكون الإنسان مستعدّ سلوكياً في تطبيق فكرة الإمام وتوجيهاته الله فلا يجد صعوبة تذكر بسبب المران المتبع والمطبق على نفسه أولاً، وبهذا يتبين إنّ الإمام لا يأتي بجديد غير الإسلام الذي نزل على رسول الله على ، أمّا ما ورد (إنّ الإسلام يعود غريباً كما بدأ) فراجع إلى الهاجرين للرسالة العملية في عصر الغيبة لا إلى الإسلام وبأي

الاعتقاد بالإمام المهدي لا ينفك ولا ينفصل عن الاعتقاد بالإمامة بصورة عامّة، وهو جزء لا يتجزأ عن الموضوع.

♦ ♦ ♦ ♦ علي فاضل موسى

٣- البعد النفسي: وهو نتاج البعدين الأولين، إذ يكون الإنسان على درجة من الاطمئنان النفسى واليقين القلبى من خروج الإمام لا محالة وبهذا يكون مستعدّاً نفسياً وفي أي وقت من الأوقات على استقبال الإمام الله وتطبيق ونشر ما يحمله من مشروع عالمي إصلاحي وتحقيق ما عانت البشرية في سبيل الوصول إليه.

ومن هذا كلّه تتبين المعطيات الايجابية لقضية الانتظار، كونها عملاً ، ومن أهم هذه المعطيات:

١. التمحيص الكامل والشامل للبشرية على أدوارها كافة.

٢. القضاء أو كشف الحالة الوسط في المجتمع وهي حالة النفاق. ٣. بروز وظهور معسكرين متضادين لا ثالث لهما وهما معسكرا الحق والباطل.

٤. ظهـور الطاقـات الكامنة في المجتمع وعلى المسـتويات الفكرية والثقافية والعلمية والعملية كافة.

٥. قناعة البشرية بعدم قدرة الأنظمة الوضعية في تحقيق ما تصبو

٦. الاستعداد التام للبشرية في استقبال المنقذ وإنْ كان على غير

٧. تهيئة جيل نوعى ، لا كميّ ، في رفد الدعوة.

٨. فسح المجال لتطبيق الدعوة أفرادا ومجتمعات، وهذان الأخيران لا ينافيان ما ورد عنهم الله من (إنّ الأرض تمتلئ جوراً) لأنّه لا مانع من تهيئة الجيل وفسح المجال للتطبيق مع وجود الجور والظلم. ٩. رفد ودعم دعوة الإمام بكثير من الشواهد التاريخية التي مرّت

بها البشرية. وهذا يقودنا إلى بحث الرجعة. ١٠. الحجّة البالغة على البشرية في سعة الوقت في التحقيق

والتدقيق عن الحقيقة الغافلة عنها.

وهناك الكثير من المعطيات التي لا يسع البحث من تناولها على

♦ ♦ ♦ ♦ الشيخ وسام البغدادي

# المنهج في دراسة روايات العلامات/ المنهج العلمي أو الواقعي

\_الحلقة الثالثة\_

يقوم هذا المنهج على أسس وضوابط علمية يمكن من خلالها دراسة روايات العلامات بطريقة رصينة خاليه من التشويش والانتقائية وبعيدة عن التوقيت المحرم والتطبيق السلبي، وكذلك بعيدة عن الاتجاه النقدي والحشوى في التعامل مع الروايات والأحاديث الشريفة، فان هذا المنهج يعتمد على عدة ركائز مترابطة في قبول الروايات والأحاديث التي تحدد لنا خارطة الظهور الشريف، ولا يمكن الأخذ ببعضها دون الآخر، بل هي عبارة عن منظومة متكاملة ترشد الباحث لتحديد خارطة الظهور الشريف. تحديد هوية النص:

بما اننا نتعامل مع نصوص لها أهمية قصوى في مجال البحث فلابد من التحقيق في هوية النص بخطوات متأنية جداً لكي يسهل على الباحث الخوض في هذه المهمة ، وذلك يكون من خلال عدة أمور:

### التأكد من نسبة الكتاب إلى مؤلفه:

إنّ احدى المشاكل التي يعاني منها الباحث هي الكتاب الناقل للخبر ومدى دقة نسبته إلى مؤلفه ، وما إذا كان المؤلف معروفا يمكن الوثوق به أو ليس بمعروف ، فان المهمة الأولى التي لابد أنْ توضع بالحسبان هي معرفة الكتاب المتحدث عن العلامة الفلانية ، وكذلك معرفة الطريق إلى ذلك الكتاب ، فنحن لم نأخذ بكتاب (الكافي) للشيخ الكليني الله عنه ما تثبتنا من صحة نسبة هذا الكتاب إليه الله الله الطريق الذي وصل به إلينا، وهذا في واقع الحال أمر يحتاج إلى دقة وتأمّل وتريث وبحث عميق بأحوال المؤلفين. وبحمد الله قد بذلت جهود كبيرة من قبل علمائنا الأعلام كفتنا المؤونة في هذا المجال، وذلك من خلال الرجوع إلى كتب (رجال النجاشي)، و(الفهرست للطوسي) و(كتاب الذريعة إلى تصانيف الشيعة) للشيخ اقا بزرك الطهراني أيُّ ، وغيرها مما تعنى بذلك ، مضافاً إلى جهد الباحث نفسه في

### ب. التأكد من نسبة النص إلى المعصوم الله

فإنّ كتب المسلمين فيها كم كبير من الأحاديث، وقد تنسب إلى المعصوم والى غيره، والذي يعنينا في مجال البحث هو الحديث المنسوب إلى المعصوم الله الله من الحجية دون غيره الذي يفتقر إليها.

التقصي والتأكد مما يمكن أنْ يعتمد عليه من المصادر في هذا المجال.

ومما يؤسف له حقا هو أنّ هنالك مجموعة ممن كتبوا في علامات الظهور قد خلطوا بين هذا وذاك، والبسوا على القراء بين ماهو عن المعصوم الله وبين غيره، حيث انهم ذكروا بعض النصوص وكانها مسلمة عن المعصوم، ولكن عند البحث والتحقيق ربما نجدها لا تمت إلى الأئمة السِّي بصلة.

فمثلاً مما يوهم القارئ أنه حديث عن المعصوم ما ذكره بعض الكتاب من أنّ (أعداء الإمام اللهِ مقلدة الفقهاء من أولي الاجتهاد، لما يرونه من الحكم بخلاف ما حكمت به أئمتهم ، فيدخلون كرها تحت حكمه خوفاً من سيفه وسطوته، ورغبة فيما لديه)، وذلك من غير أن يذكر صاحب الكتاب مصدر ذلك الكتاب وهوية هذا النص وهل هو حقا منسوب إلى المعصوم الله أو لا، مع اننا عندما نبحث عن هوية هذا النص سنجده عبارة عن مقولة لابن عربي في (الفتوحات المكية) (ج١ ص ١٠٦) ، وليس لها علاقة بكلام المعصوم الله فلا حجية لها أصلاً.

ونظير ذلك ما رواه ابن المنادى في (الملاحم) وهو من علماء العامة عن سطيح الكاهن قال: ثم يظهر رجل من اليمن أبيض كالشطن يخرج من صنعاء

وعدن يسمى حسينا أو حسناً يذهب الله على رأسه الفتن.

فهذه الرواية مما يستشهد بها الكثير من الباحثين في شأن اسم اليماني ومكانه ، مع انها واضحة وصريحة انها ليست عن المعصوم الله ، بل هي عن سطيح الكاهن الذي ليس له علاقة بالمعصوم لا من قريب ولا من بعيد ، فلا يمكن أنْ نبني على هذا الخبر بعض القضايا وهو عار عن الحجية وخال منها. وعليه فلابد في هذه المرحلة من البحث من تحديد وتشخيص هوية النص ومعرفة صاحبه ، وان ما يجب علينا ان نتقيد به هو النص الصادر عن

صحة السند.

لا يمكن لنا أنْ نأخذ بأي حديث نجده في كتاب أو وثيقة ، وإنْ صحت نسبته إلى المعصوم الله ، بل لابد من دراسة صحة سند الحديث ، وهذا ما يتميز به الإمامية عن غيرهم ، حيث لم يوجد عندهم كتاب تام العصمة بعد القران الكريم، وإنْ صرح مؤلفوها بانهم لم يرووا إلا عن ثقة، فهذه الوثاقة ملزمة لمؤلفيها ، ولكنها غير ملزمة بالضرورة لغيرهم من أهل الفن والتخصص في علم الحديث، وعليه فلابدّ من التحقق في الأسانيد، وذلك للاطمئنان بصحة صدور الخبر عن المعصوم العلاق.

وهذا خلاف لما عليه أهل السنّة، فقد حكموا بصحة بعض الكتب من قبيل صحيحي (البخاري) و(مسلم)، فقالوا بصحة كل ما ورد فيهما من

وهناك طرق متعدد للتعامل مع الروايات التي تخص علامات الظهور

### الأول: طريقة التشدد السندي:

ويذهب البعض إلى التشدد والتدقيق بالأسانيد جرحاً وتعديلاً بحجة أنّ هذه الروايات وإنْ لم تكن بصدد بيان حكم شرعي إلا انّ لها علاقة متصلة ببعض المسائل العقائدية الحساسة، مما يستلزم التدقيق بصحة الصدور.

### الثاني: طريقة التسامح السندي:

وذهب البعض ممن كتب في خصوص العلامات إلى التسامح في التعامل مع الأسانيد التي تخص مقامنا ، بحجة انها غير واقعة في طريق استنباط الحكم الشرعي، مما يستدعي التشدد والتدقيق في الأسانيد، ولهذا تراه يأخذ ما هب ودب من النصوص، مما يسبب له الخلط في كثير من الاحداث، بل قد يقع بتناقضات أيضاً.

### الثالث: الطريقة الوسطية أو التوازن العلمي:

ومما نعتقده انّه لا يمكن أنْ نتعامل مع النصوص والوثائق بطريقة التشدد السندي فقط، ولا بطريقة التسامح السندي المحض، بل لابد من مراعاة عدة أمور في هذا الجانب:

أ. إنّ روايات العلامات لا تحتاج في بعض الأحيان إلى التشدد السندي، فلعل هناك حادثة معينة يتعاطاها الثقة وغيره، لما تحدثه هذه القضية من وقع في نفس المشاهد فيتناقله عنه الرواة كونه شاهد عيان حدثت هذه القضية أمامه، فهذه الأمور ليست في مجال استنباط الحكم الشرعي أو في صدد التعامل مع القضية الفتوائية ، فيمكن الاستدلال على صحتها من خلال القرائن الحافة بها وطبيعة ارتباطها بعوامل تاريخية واعتقادية وغيرها مما يكون قرينة على صحتها.

نعم هناك بعض الاحداث التاريخية لها اثر في السير العلمي أو في ملازمات البحوث الأخرى تستدعي التشدد في صحة سندها، وخصوصا أنّ بعض الروايات قد جرى فيها تلاعب في أسانيدها ومتونها بشكل لا شبهة فيه، وهذا يعني أنّ طريقة التسامح السندي غير كافية لوحدها، بل لابد من مراعاة المعاير العلمية وجمع القرائن والإشارات التي تحف بتلك الرواية لتكون داعيا لقبولها.

ب. بما أنّ روايات العلامات تدخل تحت إطار رسم الاحداث المستقبلية للظهور الشريف، فيمكننا أنْ نترك ما اشكل فيها إلى المستقبل، وغاية ما نستفيده منها هو الاحتياط فيما سنلاقيه من الفتن وغيرها من الاحداث التي لولم نطلع عليها فربما سنقع في بعض المحاذير، كما هو الحال فيما لو أخبرنا أحدهم بأنّ ما يلاقينا في طريقنا هو خطر ما ، فإنّ العقل يدعو إلى أنْ نحتاط ونحذر فيما سنلاقيه تحرّزاً من الوقوع في الهلكة ، وهذا بغضّ النظر عن كون المخبر ثقةً أم لا ، وكذا الحال في علامات الظهور ، فإنّ احتمال وقوعها سيجنبنا خطر الوقوع في مهالك تودى بنا وبمستقبل ما نصبو إليه ، لذا سيكون هناك داع للبحث فيها وبيان ما تشير إليه تلك الرواية ، ونترك تفاصيلها أو مصداقية وقوعها إلى المستقبل فهو الحاكم في ذلك.

ج. إنّ ضعف الحديث لا يدل على كذبه وعدم صدوره عن المعصوم 🐉 فقـد يكـون صحيحـاً، ولكنه لم يصـل إلينا بـطريق صحيح لسـبب أو لأَخْر، فقد يكون في سلسلة الحديث راو مجهول لا يعرف له حال، أو انَّه معروف ولم يصدر توثيق فيه. ولا توجد إشارة تفيد التوثيق أو القدح، فإنَّ مثل هذه الروايات وإنَّ كان لا يعمل فيها في مجال استنباط الحكم الشرعي. لكن في القضايا التاريخيـة وغيرها ممـا يتعلـق بالأحداث المستقبلية مثلاً يمكن أنْ يلجا إليها.

### صحة المتن وضبطه: ونعني بصحة المتن: هو تتبع وإحراز متن ومادة الرواية الشريفة،

ويحصل ذلك من خلال مراعاة عدة أمور: أ. الاطلاع على النسخ لضبط مادة الرواية وكشف مشكلاتها والعلل التي

قد توجد فيها من قبيل النقص والزيادة ببعض الأحرف أو التصحيف في بعض كلماتها ، وغيرها مما قد يغير المعنى ، فمثلاً يذكر الشيخ الكليني أي في كتابه (الكافي) الجزء الأول باب الغيبة ، عن الأصبغ بن نباتة (قال: أتيت أمير المؤمنين الله فوجدته متفكراً ينكت في الأرض، فقلت، يا أمير المؤمنين مالي أراك متفكراً تنكت في الأرض، أرغبة منك فيها؟ فقال اللهِ: لا والله ما رغبت فيها ولا في الدنيا يوماً قط، ولكني فكرت في مولود يكون من ظهري، الحادي عشر من ولدي، هو المهدي الذي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت

فعندما نأتي إلى هذه العبارة (فكرت في مولود يكون من ظهري، الحادي عشر من ولدي)، وركزنا على كلمة (من ظهري) التي فيها ياء يكون معناها أنّ هناك مولوداً من ظهر الإمام علي الله وهو المهدي الله وهو الإمام الحادي عشر من ولدها إله وهو مطابق لما تواتر في عقيدتنا.

ولكن وردت هذه الرواية في بعض المصادر ك(الاختصاص) للشيخ المفيد ص٢٠٠، و(الغيبة) للشيخ الطوسى ص٣٣٧، وقد سقطت الياء من كلمة (وظهرى)وهذا مما سيؤدى إلى اختلاف كبير في المعنى حيث سيكون

المعنى من الرواية هو أنّ هناك مولوداً سيكون من ظهر الإمام الحادي عشر أي من ظهر المهدي ليُّلِّا، وهـذا 🖟 يلزم وجود شخص غير الإمام المهدي الله يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، ومن هنا استغل بعض المدعين للمهدوية هذا النص، وادعى انّه هو الإمام الثالث عشر الذي أشارت إليه

والذي يحل هذا الإشكال هو التحقيق في النسخ التي وردت فيها هذه الرواية الشريفة ، فقد وردت هذه الرواية في بعض نسخ (الكافي) الشريف وقد أثبتت الياء كما نقلناها منه، وكذلك (الغيبة) للنعماني ص٦٩، و(كمال الدين) للصدوق ص٢٨٩، وأبو الصلاح الحلبي في (تقريب المعارف) ص٢٢٦، و(الإمامة والتبصرة من الحيرة) لابن بابويه القمي ص١٢١.

وللمقارنة بين النسخ التي أثبتت الياء، وبين من أسقطتها، نقول: إنّ النسخ التي أثبتت الياء أكثر، والكتب التي تناولت إثبات الياء أكثر اعتمادا من تلك، فإنّ (الاختصاص) للشيخ المفيديُّ فيه كلام بين العلماء، فالبعض كالسيد الخوتي في (معجم الرجال) ج٨ ص١٩٧ قال: إنّ كتاب (الاختصاص) منسوب للمفيديُّ ولم تثبت صحة صدوره منه، وعليه فتثبت صحّة النسخ التي أثبتت الياء في الرواية الشريفة.

ب. أنْ لا تكون الرواية بعيدة عن أسلوب المعصوم، كأنْ تشتمل على الركاكة اللفظية أو المعنوية ، أو تكون من المعهود في أساليب أهل الكتاب أو الصحابة أو التابعين أو الحكماء ، لأنّ هذه قرينة على عدم الصدور وإنْ أمكن في بعض الأحيان تبرير ذلك كما في حال احتمال النقل بالمعنى من شخص غير ضليع في اللغة العربية فينتج نصاً ركيكاً من الناحية اللفظية رغم أنّ الرواي صادق في النقل، ولكن في العادة قد يكون ما ذكرناه قرينة على عدم الصدور ، فتأمَّل.

ج. ضبط صيغة الرواية ، فقد ترد رواية بعدة صياغات ، فيرويها راو بزيادة، ويرويها آخر بنقيصة، أو يبدل بعض الألفاظ بما يوجب اختلاف المقصود، أو يدس بين النصوص. أو يدرج ماهو خارج عن النص في النص، ففي بعض الأحيان يقوم بعض المؤلفين بإدراج تعليقة على الحديث في ضمن الحديث بدون فرز، مما يؤدي إلى الخلط بين كلام المعصوم وبين غيره، وغيرها مما ذكر في محله.

د. الالتفات إلى مسألة التقطيع في الروايات الشريفة، فهناك البعض ممن يبني على أمر من خلال رواية فيها تقطيع، سواء كان متعمداً أم لا، ومما يؤسف له أنْ نجد أنّ هناك البعض ممن كتب في خصوص العلامات واستخدم هذا الأسلوب وذلك لدواع شخصية أو حزبية أو غير ذلك.

وإلى هناك نكتفى وسنكمل بقية الأمور في الحلقة القادمة إنْ شاء الله

هذه الرواية.





شؤون المرجعية الدينية والحوزة العلميّة

 مفحة تهتم بمتابعة ما يصدر عن المرجعية الدينية (المتمثلة بالنيابة العامة في أأياً عصر الغيبة الكبرى) من خطابات اتجاه الأمّة ومواقف اتّجاه الاحداث وكذلك تنقل الَّمّ أحاديث النقاد والكتاب والادباء حول آراء المرجعية وأفكارها اتّجاه الاحداث.

 • تقدم هذه الصفحة المواد دون أنْ تتدخل إلا بما يناسب النشر من حذف او تقليص للمادة لأن مساحة الصفحة محدودة.

• نعم إذا اقتضى التنبيه أو التنويه إلى أمر يُوجب الالتباس فإن ذلك سيكون آخر الصفحة.

## الشيخ الكربلائي: إنَّ من الضروري انَّ يشارك أبناء المناطق التي يسيطر عليها داعش في تُحريرها

بعض الانتصارات، وإنْ كانت محدودة ومؤقتة.

انما يراد منها اضعاف الجهد القتالي الوطني.

تناول ممثل المرجعية الدينية العليا سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي خطيب وإمام الجمعة في كربلاء المقدسة في خطبته الثانية من صلاة الجمعة والتي أقيمت في الصحن الحسيني الشريف في ٢٧ جمادى الآخرة ١٤٣٦هـ الموافق

في ما تعرض له مصفى بيجي مؤخراً. في ظل المستجدات الأخيرة في محافظة الانبار، ومصفى بيجي، والاختراقات التي حصلت من قبل عصابات من شرور هؤلاء الارهابيين. داعش في المنطقتين، ولأجل إدامة زخم الانتصارات المهمة التي تحققت للقوات العراقية خلال الأشهر الماضية، وعدم إعطاء الفرصة للعصابات الإرهابية.. لتعيد تنظيم صفوفها ومهاجمة المدن والمناطق المحررة مرة أخرى .. نجدد طائفية بالبعض ممن يقاتلون الى جانب القوات العراقية المسلحة ، ويشاركهم اخوة لهم من طوائف وديانات اخرى...

على الجهات المعنية وضع الخطط العسكرية لجبهات القتال، وحماية المناطق المعرضة لاعتداءات الإرهابيين، وأنْ تهتم بأنْ تكون خططها شاملة محكمة ، لا تدع مجالاً لأية ثغرة يمكن أنْ يستغلها العدو ، فيتقدم من خلالها لتسجيل



## ملادينوف في آخر يوم بالعراق: السميد السيسمقاني دام ظله الوارفا أبلغنى بعدم وجود بديل

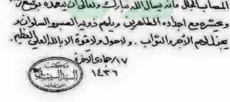
صحيفة المستقبل العراقي) ٢٠١٥/٣/٣

أعلن رئيس بعثة الأمم المتحدة في العراق نيكولاي ملادينوف، أمس الثلاثاء، أنّ المرجع الديني الأعلى السيد على السيستاني (دام ظله الوارف) أكد على أنه لا بديل للعراقيين عن المصالحة الوطنية وفق الدستور ومحاسبة المسؤولين عن الجرائم، ودعـا الكتل السياسية إحلال مبدأ الحوار، فيما أكد أنّ تنظيم (داعش) يسعى ل(تدمير) الدولة العراقية.

للعراقيين عن المصالحة

بساللالجنالجي (اناللم اناالس المعون) تلقى معاحته السيد السيساني وأعظله مالغ الأمي والأسف

فأوفاة ساعتم العلامتم الكسوالسيد عد بح العلوم طاب تراه الذي أتقل الحجوار رتدالكرم معد عرجافل بالعطاء في بسيل مدية وطنروخلاص بمتصرمن الظلم والاستداد. وان ماحة السيد دام ظه اد يعزي جميع معتى العسلالسعيد وعارفيه فسلم ومكافة \_ ولاسيا احله والسرقة السرفة غيفا المصاب الحلل فانه يسأل الله تدارك وتعالى ال يتعده بوسع م





إنّ تركيز الاهتمام على بعض المناطق والاسترخاء في مناطق اخرى يستتبع نتائج غير محمودة، كما لوحظ ذلك

إنّ من الضروري -كما قلنا أكثر من مرة - انّ يشارك أبناء المناطق التي يسيطر عليها داعش في تحريرها وتخليصها

وانّ محاولة البعض في الداخل او الخارج للتفرقة ، والفصل بين المقاتلين من ابناء الشعب الواحد ، وإلصاق عناوين



### السيد السيستاني لحُماة عراق المقدّسات: لا تمنعوا قوماً من حقوقهم وإنْ أبغضوكم ما لم يقاتلوكم..

(شبكة الكفيل العالمية) ٢٠١٥/٣/٣١

تضمّنت وصايا المرجع الدينيّ الأعلى السيد علي السيستانيّ (دام ظلّه الوارف) بخصوص آداب الجهاد التأكيد على ضرورة الالتزام بالأخلاق التي تحلّى بها أصحاب النبيِّ إلى الله على والأئمة الأطهار الله أبان الجهاد، وما ورد عنهم من أحاديث وتعاليم أخذت وأجمعت عليها الأمّة وجعلتها دستوراً وحجّةً بينها وبين ربّها.

إحدى التوصيات طالبت المجاهدين المؤمنين وهم يخوضون غمار حرب شرسة مع شرذمةٍ عديمة الإنسانية بالتأسّي بهذا النهج المقدّس وخاصة فيما يتعلّق بعدم البدء بالقتال إلّا عندما يشرع العدوُّ بالاعتداء، والحثّ على عدم سلب حقوق الطرف المقابل حتى لو كان خصماً عنيداً، متّخذةً ما ورد من إرشادات أمير المؤمنين الله بخصوص التعامل في مثل هذه الظروف منهجاً ودستوراً قويماً كونه هو ﷺ من تأدّب بسيرة رسول الله عَلِيالاً في الحرب. 

## السيستاني (دام ظله الوارف) للمسيحيين: موقفنا ثابت من ضرورة حفظ التنوع الديني والمذهبي

(جريدة الحياة) ١٠ أغسطس/ آب ٢٠١٤

أكد مقربون من المرجع الشيعي الأعلى السيد على السيستاني (دام ظله الوارف) انه شدد خلال لقائه ممثلين للمسيحيين في العراق التزام مرجعية النجف الأشرف بالتنوع الديني والمذهبي والعرقي والثقافي، باعتباره مصدر قوة في هذا البلد، مؤكداً (تضامن المرجعية مع محنة آلاف المسيحيين الذين هجّرهم تنظيم داعش).

الجمعة ٢٠ من جمادي الآخرة ١٤٣٦هـ، الموافق ١٠ من نيسان ٢٠١٥ م،

## الرحلة العلاجية لسماحة السيد السيستاني (دام ظله الوارف) وأزمة النجف



كتاب صدر عام ٢٠١٢، من تأليف ممثل المرجعية في لبنان \_حامد الخفاف\_ كان جهداً جمع فيه مؤلفه وبيّن تفاصيل الرحلة العلاجية التي رافق فيها سماحة المرجع الديني الأعلى سماحة السيد علي السيستاني

رحلة ابتدأت من مدينة النجف الأشرف فالمملكة المتحدة ثم رجوعه (دام ظله الوارف) إلى داره في النجف

الأشرف، حيث انتهت تلك الأزمة التي وقى الله المدينة ومحبّيها وأبعد عنهم شرورها. في اوج تلك المشكلة الصحية التي ألمَّت بسماحته (دام ظله الوارف)، كانت الاتصالات والمفاوضات والجهود المضنية في سبيل القضية.

إنّها لم تكن رحلة علاجية، بل كانت بحق مسيرة جماهيرية انقاذية تاريخية.. فاجأت الجميع وقلبت التوقعات، وفرضت مشروعاً ناجعاً للحل لينتصر صوت حكمة المرجعية على أزيز الرصاص ودوي المدافع.

## زيارة رئيس الوزراء حيدر العبادي إلى السيد محمد سعيد الحكيم (دام ظله)

دعا المرجع الديني الكبير آية الله العظمى السيد محمد سعيد الحكيم (دام ظله) الحكومة لتقديم أفضل الخدمات للمواطنين الذين بذلوا كل شيء

من أجل الحفاظ على العراق ومقدساته.

ودعا سماحة السيد الحكيم الحكومة لمكافحة الفساد بكل أنواعه وأشكاله

رئيس مجلس الوزراء حيدر العبادي.



### جاء ذلك خلال استقبال سماحته، بمكتبه في النجف الأشرف، يوم ومن يقف وراءه.

## العبادي: بحثنا مع المرجع السيستاني أنْ تكون كل الجماعات التي تحمل السلاح تحت سيطرة الدولة

بحث رئيس الوزراء حيدر العبادي مع المرجع الديني الأعلى آية الله العظمى السيد على السيستاني (دام ظله الوارف) مستجدات الأوضاع العامة في البلد وتوحيد الصفوف من اجل تحقيق الأمن والاستقرار.

وذكر بيان لمكتب العبادي اليوم أنّ رئيس الوزراء حيدر العبادي زار المرجع الديني الأعلى السيد علي

وكان العبادي قد وصل في وقت سابق من اليوم الجمعة إلى محافظة النجف الاشرف.

الأوضاع العامة في البلد وتوحيد الصفوف من اجل تحقيق الأمن والاستقرار وخدمة المواطنين، وأنْ تكون

السيستاني (دام ظله الوارف) في مقر إقامته في النجف الاشرف، وجرى خلال الزيارة التباحث بمستجدات

## المرجعية الدينية العليا تبارك تحرير تكريت وتدعو إلى تسليح أبناء العشائر (الموثوق) بمواقفهم الوطنية

(وكالة نون خاص) الجمعة ٣٠ نيسان ٢٠١٥

(وكالة هنا الجنوب الإخبارية) ٢٠١٥/٤/١٠

باركت المرجعية الدينية العليا اليوم الجمعة، انتصار الجيش العراقي والمتطوعين وأبناء العشائر بتحرير مدينة تكريت، وعد ذلك أثبات لـ(قدرتهم) على تطهير جميع المدن العراقية من تنظيم (داعش)، داعية إلى تسليح أبناء العشائر (الموثوق) بمواقفهم الوطنية وإشراكهم في معارك التحرير، فيما طالبت القوات المشاركة في المعارك بـ(حفظ ممتلكات المواطنين).

كل الجماعات التي تحمل السلاح تحت سيطرة الدولة.

(وكالة نون الخبرية) الجمعة ٢٠ آذار ٢٠١٥

## المرجع السيستاني يجدد دعوته للأطراف المشاركة في مقاتلة الإرهابيين للتوحد تحت راية العراق وعدم رفع صوره في مناطق القتال

دعت المرجعية الدينية العليا، الجمعة، الى التوحد تحت راية العراق وعدم رفع (الرايات الخاصة) وصورها في مناطق القتال والمناطق المحررة.

فيما جدد الكربلائي مطالبات المرجع السيستاني(دام ظله الوارف) في ان تتوحد جميع الأطراف المشاركة في مقاتلة الإرهابيين تحت راية العراق ولا ترفع راياتها الخاصة بها لئلا يتسبب ذلك في إثارة بعض الهواجس والمخاوف، كما ننبه على تأكيد سماحة المرجع الديني الأعلى السيد السيستاني \_دام ظله\_ بأنه لا يرضى أبداً برفع صوره في جبهات القتال والأماكن المحررة فعلى جميع محبيه رعاية ذلك.

## مد ّعو السفارة أو الوكالة كذباً و زوراً

٢- محمد بن نصير النميري: كان من أصحاب الامام العسكرى الله فلما توفى الامام الله ادعى النميري كذباً وزوراً، انه سفير الامام المهدي الله ونائبه ولكن الله تعالى فضحه، حينما ظهرت منه عقيدة الإلحاد فلعنه النائب الثاني محمد بن عثمان الله عنها الله عنها

وكان اللعين يقول بربوبية الإمامين: الهادي والعسكري المَيْكُ ا ويدّعي أنه نبي مرسل من عند الإمام المهدي الله ، وكان يقول بالتناسخ ويفتي بإباحة نكاح المحارم واللواط.

 "حمد بن هلال العبرتائي: ينسب الى (عبرتا) وهي قرية كبيرة كانت في ضواحي النهروان، بين بغداد و واسط. قيل كان من أصحاب الإمام الهادى اللهادى اللهادى اللهادى الله

وقيل كان من أصحاب الإمام العسكري الله

وعلى كل حال والرجل مشهور ملعون مغال، كان في بداية أمره من ثقاة الامام العسكري الله وخواصه ومن المحدثين عن الائمة الله مج أربعاً وخمسين حجة ، عشرين منها على قدميه ، ولكنه

حتى ورد فيه من الامام الحسن العسكري الله ذم كثير، وقد صدر في شأنه: إحذر الصوفى المتصنع. (المتظاهر) ولا نعلم بالضبط ان هذا التوقيع الذي صدر بحقه من الامام العسكري أو ولده الامام المهدي التَّلِينَا.

عاش الى أيام النائب الثاني محمد بن عثمان الله فصار ينكر نيابته عن الامام المهدى الله ويصر على ذلك، فورد التوقيع من الامام المهدى الله بلعنه والبراءة منه، فانقلب الرجل ناصبياً معادياً ، فلعنته الشيعة وتبرأت منه.

وبعدها صدر توقيع آخر من ناحية الامام المهدي الله يزيد في

السبب في ذلك أن أحد الشيعة أنكر ما ورد في ذمه، فطلبوا من القاسم بن العلا وهو من وكلاء الامام، أن يكتب الى الامام ويتأكد من صحة خبر انحرافه.

فجاء الجواب من ناحية الامام الله يقول: (... قد كان أمرنا نفذ اليك في المتصنع ابن هـ لال (لا رحمه الله) بما قد علمت ولم يزل لا غضر الله له ذنبه ولا أقاله عثرته يداخل في أمرنا بلا اذن منا ولا رضا، يستبد برأيه ... لا يمضي من أمرنا إياه الا بما يهواه ويريده، أرداه الله في نار جهنم.

فصبرنا عليه -حتى بتر الله- بدعوتنا عمره (أي قطع عمره) وكنا قد عرفنا خبره قوماً من موالينا في أيامه (لا رحمه الله) وأمرننا بإلقاء ذلك الى الخاص من موالينا ، ونحن نبراً الى الله من ابن هلال (لا رحمه الله) وممن لا يبرأ منه. وهناك توقيع ثالث صدر بحقه من الامام الله في ذمه.

 ۵- محمد بن علي بن بالال: كان ثقة معتمداً عند الامام العسكري الله ولكنه انحرف بعد ذلك وأدعى انه وكيل الامام المهدي الله وأنكر نيابة النائب الثاني محمد بن عثمان، وخان بالأموال التي اجتمعت عنده لكي يوصلها الى الامام المهدي الله .

برغم من أن النائب الثاني محمد بن عثمان سهل له طريق الالتقاء بالامام المهدى الله وأمره الامام بدفع الأموال الى نائبه، الا ان الرجل بقى على عناده وانحرافه، وكانت عاقبة أمره أنْ خرج التوقيع من ناحية الامام المهدي الله بلعنه والبراءة منه ، نعوذ بالله من سوء العاقبة.

٥- الحسين بن منصور الحلاّج: - "شيطان وأي شيطان"؛ ابتليت به الأمة الاسلامية منذ عشرة قرون، وما يزال الحبل ممدوداً حتى اليوم، وبالرغم من ظهور كفره وانحرافه، فما يزال بعض الساقطين يعتبرون أنفسهم من هواة الرجل، والمعجبين به، والمعتقدين بعقائده الفاسدة (شبيه الشيء منجذب اليه).

اختلف المؤرخون في أصله وبلده فقيل: هو من أهل نيسابور -اقليم خراسان- وقيل: من أهل مرو، أو طالقان، أو الري.

وقد تحدث عنه المؤرخون والمحدثون، واعتبروه من الكذابين الدجالين، والمحتالين المشعوذين. وكان يتظاهر بالتصوّف ويدّعي معرفة كل علم ويتلون بألوان مختلفة، فيتظاهر بالتشيع عند

الشيعة، ويدعي التسنن عند أهل السنة، وقد خرج التوقيع من ناحية الامام المهدى الله بلعنه والبراءة منه.

وذكر الشيخ البهائي في (الكشكول) ... أجمع أهل بغداد على إباحة دمه ثم صدر الأمر بإلقاء القبض عليه فحمل الى السجن، وأمر المقتدر العباسي بتسليمه الى مدير الشرطة ليضربه ألف سوط، فجيء به الى الطاق، حيث كانت جماهير غفيرة من الناس قد اجتمعت للتفرج عليه، وضرب ألف سوط ثم قطعت أطرافه وحز رأسه، وأحرقت جثته ونصب رأسه على الجسر في سنة ٢٠٩هـ.

 ٦- محمد بن على الشلمغانى: - المعروف بابن العزاقر، ينسب الى شلمغان، ناحية من نواحي واسط في العراق، كان من المتحدثين، وله مؤلفات كثيرة جمع فيها الأحاديث التي وصلت إليه من أئمة أهل البيت الله ولما انحرف وتغير، جعل يتلاعب بالأحاديث ويزيد فيها وينقص منها.

خرج توقيع من ناحية الإمام المهدي ﴿ الْي الشيخ

بن روح التبرأ به من الشلمغاني، ويذمه ويلعنه، وفيه يقول إلله: (... عرَّفٌ أطال الله بقاءك، وعرَّفك الخير كله، وختم بـه عملـك مـن تثق بدينه وتسـكن الى نيتـه ، من اخواننــا –أدام الله سعادتهم -: بأن محمد بن علي المعروف بالشلمغاني -عجل الله له النقمة ولا أمهله - قد أرتد عن الاسلام وفارقه ، ألحد في دين الله ، و ادعى ما كفر معه بالخالق -جل تعالى وافترى كذباً و زوراً ، وقال بهتاناً وإثماً عظيماً ، كذب العادلون بالله وضلوا ضلالاً وخسروا خسراناً مبيناً.

وإنا برئنا إلى الله تعالى والى رسوله وآله (صلوات الله وسلامه ورحمته وبركاته عليهم) منه ، ولعنّاه ، عليه لعائن الله تترى ، في الظاهر منا والباطن والسر والعلن، وفي كل وقت، وعلى كل حال، وعلى من شايعه وبايعه وبلغة هذا القول منا فأقام على توليه بعده.

وقد صدر هذا التوقيع الشريف، حيث كان الشيخ الحسين بن روح ﷺ مسجوناً في دار المقتدر العباسي، وبالرغم من ذلك فقد سلم الشيخ هذا التوقيع الى أحد أصحابه ، وأمره أن يوزعه توزيعاً

عاماً بين الشيعة فانتشر ذلك بينهم، واتفقوا على لعنه والبراءة

٧- أبودلف الكاتب: - ابودلف محمد بن المظفر الكاتب الأزدي. ادعى السفارة كذباً و زوراً ، وقال فيه جعفر بن قولويه: (أما أبودلف الكاتب فكنا نعرفه ملحداً، ثم أظهر الغلوّ، ثم جُن وسُلسل (قُيد بالسلاسل) ثم صار من المفوضة. وما عرفنا -قط-اذ حضر في مجلس الا استخف به ، ولا عرفته الشيعة الا مدة يسيرة والجماعة تتبرأ منه ومن يومي إليه.

من انحرافاته أنه كان من الخمسة وهم طائفة من الغلاة، تقول إن الخمسة ، سلمان وأبوذر والمقداد وعمار وعمرو بن أمية الضمري هم الموكلون بمصالح العالم من قبل الرب. ذكره البهبهاني في (التعليقة).

وقيل الخمسة فرقة من الغلاة تقول بالوهية أصحاب الكساء

وعلى كل حال فهو قائل بالحلول ، كافر نجس ، ضال مضل. ٨- محمد بن أحمد البغدادي: - أبو بكر محمد بن أحمد بن عثمان المعروف بالبغدادي. من العجيب أنّه كان حفيد عثمان بن

(النائب الأول) وأدعى كذباً وزوراً -أنه سفير من قبل الامام المهدي الله ، كان قليل العلم ، ضعيف العقل ، وكان يتبع أبا دلف ويؤمن بأباطيله وكفرياته.

ويذكر أنه دخل يوماً مجلس عمّه محمد بن عثمان الله -النائب الثاني – وكانوا يتذاكرون حـول الأحاديث الواردة عن أهل البيت ﴿ كِلَّا فقال محمد بن عثمان للحاضرين: أمسكوا أي اسكتوا فإنّ هذا القادم ليس من أصحابكم.

وقد كان هذا المنافق يتلون كل يوم بلون من الألوان، ومرة أدعى أنه وكيلٌ لليزيدي في البصرة، وجمع مالاً عظيماً، فقُبضَ عليه وضرب على رأسه ضربة شديدة ، نزل الماء في عينيه ، فعمى

## النهي عن التوقيت

وما يرفع هذا التناقض هو معرفة التوقيت المنهى عنه. حيث ذكرت الروايات أن ما هو منهي عنه في عملية التوقيت إنما هو تحديد وقت الظهور بتاريخ معين، كما لو قيل \_مثلاً \_ إن الظهور أو اليوم الموعود ، يكون في سنة ألفين ميلادية. وما يؤكد هذا الأمر الروايات التي تنفي توقيتاً معيناً.

(قد كان لهذا الأمر (أي ظهور الإمام المهدي الله ) وقت، وكان في سنة أربعين ومئة ، فحدثتم به وأذعتموه ، فأخَّره الله عز وجل). وعن أبى حمزة الثمالي قال سمعت أبا جعفر الله يقول:

(يا ثابت إنّ الله تعالى كان قد وقّت هذا الأمر في سنة السبعين. فلما قتل الحسين الله اشتد غضب الله فأخَّره إلى أربعين ومئة. فلما حدثناكم بذلك أذعتم وكشفتم قناع إلستر، فلم يجعل الله لهذا الأمر بعد ذلك عندنا وقتاً: (يَمْحُوا الله ما يَشاءُ وَيَثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمَّ

وقد تكون العلة في النهي عن التوقيت المنهى عنه هي بسبب أن تاريخ الظهور لوكان محدداً معروفاً ، لكان من أشد العوامل تأثيراً

على فشل الثورة العالمية وفناء الدولة العادلة ، فإنه يكفى أن يحتمل الأعداء ظهوره في ذلك التاريخ، ولو باعتبار اعتقاد المسلمين ذلك، فيجتمعوا على قتله في أول أمره، وقبل اتساع ملكه واستتباب أمره. ولـذا اقتضى التخطيط الإلهي، من أجل إنجاح اليوم الموعود، أن يكون الظهور فجائياً ، مثاله مثال الساعة لا يجليها لوقتها ، كما نطقت بذلك الأخبار. وعنصر المفاجأة له أثر فعّال في نصره الله . ثم انّ وقت الظهور وإنّ كان محدّداً في علم الله الأزلي المتعلّق بكل

وشرائطه ليس وقتاً محدّداً. وتوضيح ذلك: إنّ وجود المعلول تابع إلى وجود علّته، فإن المعلول يحدث متى حدثت علّته ، بلا دخل للزمان في ذلك أصلاً. مثاله: إننا لونسبنا تاريخ إكمال بناء البيت بالنسبة إلى القوى المادية والبشرية العاملة فيه، كان تاريخه منوطاً بتحقق هذه

الممكنات أو المخلوقات بأسبابها ومسبباتها إلا أنه بالنسبة إلى علله

المكونات، حتى إذا ما وضع البنّاء آخر حجر في كيان الدار، تكون هذه الدار قد انتهت. بغض النظر عن طول زمن البناء وقصره... فإنه قابل للاختلاف حسب الظروف والطوارئ والقابليات والإمكانيات. وحيث يبرهن فلسفياً بأن علم الله تعالى الأزلي المتعلق بالأشياء

ليس علة لها ، وإنما يتعلق بها ويكشف عنها على ما هي عليه في

إذن ففي الإمكان قصر النظر على واقع الشيء. بغض النظر عن ذلك العلم به ومعه يكون المستوى الثاني للتوقيت صحيحاً. ويكون وجود الشيء منوطاً بوجود علّته واجتماع شرائطه ومكوّناته ، من دون أن يكون الزمن ملحوظاً في تحديد حدوثه على الإطلاق... بل قد يكون قابلاً للزيادة والنقص.

ومن هذا القبيل، يوم الظهور. فإننا لوغضضنا النظر عن علم الله الأزلى لم يبق لدينا أي وقت محدّد له ، وإنما هو منوط بحصول شرائطه وعلله. فمثلاً نقول: متى اجتمع العدد الكافى للغزو العالمي بالعدل الكامل من المخلصين الممحصين، كان يوم الظهور ناجزاً، سواء كان زمان وجودهم والفترة التي تقتضي تحققهم طويلة جداً

ومن العلل التي ذكروها في تفسير النهي عن توقيت يوم الظهور: أن الإمام المهدي المنتظر الله نذير بين يدي الساعة بعد انقطاع النبوة وختمها بسيد الرسل على وغياب الأوصياء الإثنى عشر الملك ، ولذلك سمي بالنذر الأكبر الذي يصلي المسيح خلفه ، وفي زمنه يبدأ

البعث الجزئي المسمى بالرجعة ليتصل به بعدئذ البعث الشامل، وقد ذكر الشيخ المفيد رحمه الله أنه بعد رحيل الإمام الله بأربعين يومـاً تقوم القيامة الكبـرى. والقيامة مربوطة بتقدير الله لعالمنا ، لا يجليها لوقتها إلا هو، ولذلك فلا توقيت.

فعن المفضل بن عمر قال: سألت سيدي الصادق الله هل للمأمول المنتظر المهدى الله من وقت موقّت يعلمه الناس؟ فقال الله:

(حاش لله أن يوقت ظهوره بوقت يعلمه شيعتنا. قلت: يا سيدي ولم ذاك؟ قبال الله : لأنَّه هو السياعة التي قال الله تعالى: (يَسْتُلُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْساها قُلْ إنَّما عِلْمُها عِنْدَ رَبِّي لا يُجَلِّيها لِوَقْتِها إلاَّ هُلو تَقُلُت فِي السَّماواتِ وَالأَرْض)، وهو الساعة التي قال تعالى: (َيَسْ تَأُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْساهَا)، وقال: (عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ)، ولم يقل أنها عند أحد ، وقال: (فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةِ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَد جاء أشْراطُها)، وقال: (اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ)، وقال: (وَما يُدريكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَريباً)، (يَسْتَعْجلُ بهَا إِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بها وَالَّذِينَ آمَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقَّ أَلا إِنَّ الَّذِينَ يَمارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَلال بَعِيدٍ) ... الحديث).

## المحاضرة المهدوية / المبانى المعرفية للعقيدة المهدوية

لكى يتحملوا رسالاته ويبلغوها للأمم.

ومن هنا كانت فكرة ترتبط بدين الله، ألا وهي فكرة التعبد. ومن هنا نقول: ما معنى التعبّد؟

إنه يعني أوامر وتعاليم، أي منظومة تشريعية لايستطيع الإنسان أحياناً أنْ يصل إلى حكمتها ، ولا يصل الى مغزاها ، بالرغم من كونه عاقلاً قادراً على تمييز الخير من الشر، ولكنه يحتاج الى من يسدده ويوجهه لمعرفة تلك الحقيقة.. الا وهم الرسل الإلهيون الذين اختارهم

عندما نلاحظ العقيدة المهدوية نجد أنها بالذات ترتبط ارتباطأ

إنها مسألة غير معتاد عليها ، وكل شيء لم يعتد عليه الإنسان ، ولم يألفه تثار حوله تساؤلات ويكتنفه بعض الغموض..

ونحن نلاحظ هذه التساؤلات قد وردت على مر العصور حول

إننا عندما نرجع الى القرآن الكريم، وهو يتحدث عن معاناة الأنبياء مع أممهم نجده في أكثر من موضع يتحدث عن تساؤلات أثارتها تلك الأمم، مثل كيف نتصور أن يكون هناك شخص يعيش في ما بيننا ويماثلنا من حيث الخلق والطبيعة يرتبط بعالم الغيب ارتباطأ

لَـهُ جَنَّةُ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجَلاً مَّسَحُوراً)، لذا اتهم الأنبياء بالسحر واتهموا بالجنون فقالَ تِعالى: (كَذَلِكُ مَا أَتَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِ م مِّن رَّسُول إلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أُو مَجنَّونٌ)، بل تعدَّت تساؤلات الناس الى طبيعة ومُواصفات هذا الرسول، فالبعض رغم

تقبله أن يكون هناك ارتباط بين عالم الغيب والإنسان، ولكنه تردد في أنّ الشخص المؤهل للرسالة طرف مرتبط بالغيب. ان نفس هذه التساؤلات التي قد نلمسها بشأن الرسالة الإلهية

نجدها حاضرة بشأن القضية المهدوية ، من قبيل مسألة طول العمر ، وكيفية الغيبة، والجنبة الإلهية في شخص الامام الله ، أي ارتباطه

### ٣. الحجيج المنطقية والموضوعية التي يعتمدها اصحاب الديانات في القضية المهدوية،

إذا لاحظنا القضية المهدوية نجد أنّ أحد أبعادها هو أصل

الاعتقاد بوجود المصلح، مع غض النظر عن التفاصيل. وهذا الأصل يكاد يجمع عليه المسلمون باختلاف فرقهم ومذاهبهم. بل حتى غير المسلمين، فنجد هناك نصوصاً تؤشر لهذه العقيدة بشكل عام وإجمالي.

فقد جاء في (العهد القديم) في الإصحاح التاسع، وهو يتحدث عن المسيح حيث يقول: وهكذا المسيح أيضاً بعدما قدم مرة لكي يحمل خطايا كثيرين (عقيدة المسيحيين والسابقين سيظهر ثانية بلا خطيئة للخلاص الذي تنتظرونه).

إذن هناك ظهور أخر للمسيح الله غير الظهور الأول. وجاء في (العهد الجديد) الاصحاح السادس عشر من (انجيل متّى) هذا التعبير: (فإنّ ابن الإنسان سوف يأتي في مجد أبيه مع

> ملائكته وحينئذ يجازى كل واحد حسب عمله). فنحن نلاحظ أنه يقول: ابن الإنسان.

إنّ هذا العنوان وهذه البشارات تتكرر، حتى أن الكاتب المسيحى (مستر هاكس) يقول: (وردت هذه اللفظة وهذا العنوان ثمانين مرة بالعهد الجديد، وفي ثلاثين مرة المقصود منها السيد المسيح الله ، وفي خمسين مرة المقصود منها المصلح).

فهذه الفكرة موجودة عن المسيحيين في عقيدتهم ، بل حتى على مستوى اليهودية.

٤. ما يميزنا نحن شيعة أهل البيت على البيت

وهنا يمكن أن نلاحظ عدّة أمور:

الأول: مجموعة من الروايات الكاثرة التي جاءت عن النبي على وأئمة أهل البيت المِيُّا. وهي تتحدث عن غيبة طويلة لهذا الامام، وأنَّ أمره ليس مجرّد ظهوره في آخر الزمان، مثل الأدلة والروايات التي

### إن فكرة الغيبة لهذا الإمام لم تحدث فجأة، وإنما تحدث أو حدثت على مرحلتين.

المرحلة الأولى: أو ما يسمى بالغيبة الصغرى والتي استمرت حوالي سبعين عاماً ، أو تسعاً وستين عاماً وخمسة أشهر وأيام ، وفي هذه الفترة كان ارتباط الناس مباشر مع الإمام وعن طريق عدّة أشخاص، وليس شخصاً واحد حتى يكون موضع اتهام، وهؤلاء هم

النواب الأربعة، رابعهم وآخرهم الشيخ علي بن محمد السمري. ثم جاءت المرحلة الثانية ، مرحلة الغيبة الكبرى ، والتي استمرت من وفاة النائب الرابع للإمام (الشيخ السمري) وحتى زماننا هذا.

إذن هذه الغيبة لم تحدث فجأة ، وإنما سبقتها الغيبة الصغرى. وعن هذه الغيبة \_أي الغيبة الكبرى \_ قال الإمام الصادق الله : (أما والله ليغيبن عنكم مهديكم حتى يقول الجاهل منكم والله مالنا في آل محمد حاجة ، ثم يقبل كالشهاب الثاقب فيملؤها عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً).

والأمر الثاني: هو الروايات الواردة من الفريقين، وهي بالمئات، وكلها تتحدث بالسنة وعبارات مختلفة ومتفاوتة، والشيء الملفت للنظر في هذه الروايات، إنه لم يرد ولا في رواية واحدة منها أنّ المهدي الله في آخر الزمان.. بل الموجود فيها عبارات: يظهر.. يبعث .. ينزل، وأمثالها، ونجد هذه الروايات لم تتحدث عن ولادته

وهدا ما يؤكد أن الروايات تحدثت واهتمت وركّزت على ظهوره

كل الروايات تتحدث عن مسؤولية المهدى المنتظر، وهي اصلاح

لقد حددت الروايات الواردة عن النبي على خاصة هوية هذا

هذا في مدرسة أهل البيت المنافي أما في غير هذه المدرسة،

لذا نجد هذا الشخص قد طبق على أكثر من واحد ولعصور

شامل، وإمامة حجة على البشرية، لأنها -أي البشرية - قد عجزت

أنْ تقيم عدلاً شاملاً ، وهذا الشخص هوبالذات من يتولى هذه

المخلص وشخصه وبما يمنع الالتباس عن الأمة في تمييزه عند ظهوره.

فالمهدي غير مشخص الهوية ، وانه فقط عنوان يصلح لأي شخص

متعددة ، كمحمد المهدى ابن المنصور العباسي، وكذلك محمد

(ذو النفس الزكية) وغير ذلك كثير كالمهدي في السودان (وهو جد

الصادق المهدي في السودان)، وكذلك من احتلوا الحرم المكي سنة

١٩٨١م، وغيرهم، ولكن كل محاولات الادعاء تلك قد باءت بالفشل.

أنّ هذا الشخص -أي الإمام المهدي- بهذه الاستثناءات وبهذه

وإن عناوين شخصه ليست فضفاضة لكي يمكن لأي انسان أن

يطبقها على نفسه ، بمناسبة وبأخرى ، بمال وقوة أو سلطان أو دعاية

أوغير ذلك، ولينجرف الناس معه، وبعدها ينكشف الأمر وتفشل

إنه وفق معتقد أهل البيت الله إنّ هوية الإمام المنتظر الله

وهناك مجموعة من الشواهد تؤلف مصداقية مدرسة أهل البيت

المِيَّا في شخص وتحديد هوية الإمام بأنهَ محمد بن الحسن العسكري

وقالوا: متى يخرج هذا النبي الذي تزعمون أنَّه نبي السيف،

وختاماً لمحاضرته قال المحاضر:

شخصية واضحة ، لأنها تلتقي بالنسب المحدد.

المهمة الخطيرة التي تنتظره لايكون الا محدد الهوية.

٥ ـ هوية الأمام المنتظرة ومسؤوليته.

يدعو للإصلاح.

### فقط، لأنه قد ولد سابقاً. أما في الاسلام فالأدلة والشواهد كثيرة.

## من هنا فقد أرسل الله تعالى رسلاً ربطهم به ، أي بـ (عالم الغيب)

### ٢- المهدوية كالنبوة ترتبط بالغيب،

مباشراً بعالم الغيب، وأنه لو لا عالم الغيب لما استطعنا أن نتوصل الى

مبسر .. قال تعالى: (وَقَالُوا مَالِ هَـذَا الرَّسُولِ يَـأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ لَوْلِا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنزٌ أَوْ تُكُونُ

## في إثبات إمامة المهدي على ووجوده

وعلى سبيل التنزل، وقد نبى الله عيسى بن مريم الله وهو ابن ساعة واحدة. ألا ترى كيف أنكر بنو إسرائيل على مريم فقالوا: (يا مَرْيَمُ لَقَدْ جنُّتِ شَيْئاً فَريّا) ما كنّا نظنّ أنَّكِ تفعلين مثل هذا الفعل الفظيع فأشارت إليه فقالت كلّموا هذا الطفل، قَالُوا: (كَيْفَ نُكُلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا) فأجِابوها منكرين عليها ، أرأيتِ طفلاً يتكلُّم ، ف: (قالَ إنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتانِيَ الْكِتابَ وَجَعَلَنِي نُبِيًّا ) فتكلُّم اللَّهِ بالحكمة وأثبت لنفسه النبوة.

وكذلك القول في يحيى بن زكريا الله نقد أثبتِ الله له الحكم في الكتاب وهو صبي فقال: (وَاتَيْناهُ الْحُكْمَ صَبيًّا) وهذا

ولا يدفع الشك في إمامته إمامته ، وإلاّ لدفع الشك في نبوة عيسى الله نبوته. ولعمري أنّ الناس على قسمين: قسم شهدوا

بوجوده بعد أبيه الحسن الله ، وقسم نفوا ذلك. فأي الشهادتين أثبت وأولى بالقبول عند أهل العقول والمنقول؟ أليست شهادة النفى منفية لا يجب قبولها في الشريعة المحمدية؟.

ج \_ إنَّما دهي مخالفونا في إمامة القائم وإمامة آبائه المَيْكُ فأنكروها وزين لهم الشيطان منعها فمنعوها ، لموضع جهاهم بحقيقة الإمام الله وما خصه الله تعالى به من الكرامة حتى صار أهلاً للإمامة ، فخفى عليهم معرفة حقيقته فوضعوا الحق في غير موضعه، وأخرجوه عن مستحقه، وغفلوا عن كون الإمام يجب أن يكون في مرتبة النبي عَلِيُّ ، إذ هو المبلغ عنه عَلِيُّ ما أنزل إليه ، كأنهم لم يطلعوا على ما خاطبه به في الكتاب المبين (تُبارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقانَ عَلى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعالَمِينَ نَذِيراً) فجعله نذيراً للمخلوقين كافة ، من الملائكة المقربين والجن

والإنس أجمعين.

وإذا كان الإمام الله في مرتبته حجة على هولاء بأجمعهم، لوجوب تبليغه إياهم ما وجب عليهم من شريعته، فبمجرد اختيار بعض الناس لبعض الأشخاص في بعض الأصقاع، أو كون فيه صفة اختاروها أو حالة أرادوها يصير حجّة على المخلوقين كافة ، من الملائكة والجن والإنس أجمعين. نعوذ بالله من هذا الافك العظيم والضلال المبين.

اعلم أنّ حال الإمام الحجّة القائم المنتظر الله في وفتنا هذا كحال النبي ﷺ قبل ظهور النبوة ، وذلك لأنَّه لم يعرف خبر النبي بالحقيقة إلاَّ العلماء الراسخون والفضلاء المحقِّقون، وكان الإسلام غريباً فيهم، وكان الواحد من الذين آمنوا به إذا سأل الله تعجيل فرج نبيه وإظهار أمره سخر منه أهل الجهل والضلال

وأنّ دعوته تبلغ المشرق والمغرب، وأنّه تنقاد له ملوك الأرض؟ كما يقول الجهّال لنا في هذا الوقت: متى يخرج المهدي الذي تزعمون أنَّه لابد من خروجه وظهوره وينكره قوم ويعرفه أخرون. وقد قال النبي عَلِيُّ : بدأ الإسلام غريباً وسيعود كما بدأ، فطوبي للغرباء، وقد عاد الإسلام كما قال رسول الله عَلَيْ غريباً في هذا الزمان، وسيقوى بظه ورولي الله وحجته كما قوي برسول الله عَيْنَ وصاحب شريعته، وتقرّ بذلك أعين المنتظرين له والقائلين بإمامته كما قرّت أعين المنتظرين لرسول الله عَلِيُّ والعارفين به بعد ظه وره، وإن الله لمنجز لأوليائه ما وعدهم

ويعلي كلمتهم (وَالله مُتِمَّ نُورِهِ وَلَوْ كَرهَ الْكافِرُونَ).



لمم جراحك أيّها الموتورُ وانهض فأنت السيّدُ المنصورُ يا قائم الآلِ الكرام وصاحب العصر الذي فيه الهدى محصور انهض فما هذا القعودُ وحقّكم عن كل آل محمدٍ مبتورُ كيف الرّكون إلى الخفاء وإرثكم في قبضةٍ للظالمين يدورُ أفهل يطيبُ لك الرّقادُ أسيدي والمستخفُّ بقدركم مسرورُ أم هل يلذّ العيش عندك ساعةً ونجيعكم بظبى العدى مهدورً الله أكبرُ يا وليَّ الأمر من فعل الطغاة ويصعب التصويرُ أنت العليمُ بما جنت أيدي الخنا في الطاهرين وبعد أنت بصير ما الانتظار وقد سبرت فعالهم في آلك الأفداذ با مستور بادر إليهم بالصقيل مقتلاً ومن الإله النصر والتدبير أو لم يحن وقت الخروج لنهضة فيها بلوغ الشأر والتحرير إن الأعادي قد تمادوا سطوةً فمتى تصول عليهم وتشور طال انتظارُك والشريعة ترتجي منك الظهور ليحصل التنوير ويعم قي الآفاق دين محمد والعدل يُنشر والطغام تمور



وتقوم دولت كم ونحن رعية فيها وتشفى حيث ذاك صدور

## • • • • حسن عبد الأمير الظالمي

هو الشاعر القطيفي حبيب بن مكي بن على الخويلدي. ولـد في صفوى سنة ١٣٧٨هـ، وانهى

راء مهدویون

دراسته الثانوية فيها ، ثم اتجه الى العمل فى شركة أرامكو عام ١٩٧٨م.

كتب الشعر منذ نعومة أظفاره، حفظ الكثير من خطب الإمام أمير المؤمنين الله في نهج البلاغة ، وأدعية الإمام زين العابدين الله في الصحيفة السجادية فكان لذلك الأثر الكبير في صقل مواهبه الشعرية ، شارك في الكثير من المحافل الأدبية والدينية بقصائد رائعة. طبع ديوانه (نفحات الولاء) سنة ١٤٢٥هـ.

تميّز شعره بفصاحة الكلمة، وجزالة اللفظ، وجمال الصورة، وقد نظم أروع

قصائده في الإمام الحجّة المنتظر الله فهو يذكره فيقول:

سر الوجود وكاشف الأرزاء لا تسلمن لكربة وعناء

الظلم موقوف لمدّته فلا يعدو المقدّر مدّة الإحياء

ولسوف ينهض للحقوق مخلص صعبُ المراس متوّج بعلاء ويمكن الحق السليب ويغتدي

الملكُ المطاع على ثرى الأرجاء ويمضي في قصيدته فيصف الإمام الحلا المرتقبة فيقول:

زهرت بطلعته شريعة جدّه وعدا شريعته لكل فناء وعنت لسطوته العتاة جميعهم

فالحق يحكمهم بلا استثناء

وله الملائكةُ الكرام عساكر حطّت لنصرته على الأعداء وترف رايات الهدى خفّاقة بیمین کلّ مؤیّد مضّاء

ويصف الإمام الحجّة الله بأجمل

اعر حبيب الخويلدي

الكلمات وأروع المعنى فيقول: وسليل أحمد لامراء بأنه كفءٌ لكل عظيمة وجديرُ في وجهه نور وفي قسماته

قسمات من هو للعلا سيصير سيصير كل الناس في أيامه اكفاء لا مستعبدٌ وفقيرُ وبذا يحقق ما صبت وتطلعت رسلُ الإله وكل ما هو خيرُ

وإمام حقّ للولي مناصر وإلى الطغاة المجرمين مبير

لما تعانيه الأمّة الإسلامية من الجور والظلم فيقول: هل بعد ليل الظلم من فجر

ويتشوق لإمامه المهدي العلا ويستنهضه

غاب الرّعاة بمهمه قفر وغدا القطيع يموج في فزع لا يهتدي سبلاً ولا يدري اين الغياث فقد غدا لعباً دين الإله بأمّة الكفر ومن الذي يحنى بقوّته

ما قد اميت بعصبة الغدر فالقلب في شوق وفي ولهٍ والدمع في وجناتنا يجري

، • • • • محمد حسن عبد

لقد اصابتني الدهشة ، فمن أين عرف أسمى. عجبت

فقال لي الشيخ: أتعرف من كان يداويك. فقلت بلهفة،

لقد كشف إسماعيل عن مكان البشرة، فلم يجدها،

أيقن اسماعيل أنّ بركة إمامه هي سر شفائه من القرح

من الباري يبو صالح علمكم

البجا والنوح يا سيدي على امكم

علي الدرازى

- حينذاك قال لى أحد الشيوخ المرافقين:

- أفلحت يا إسماعيل.

- أفلحنا وأفلحتم إنْ شاء الله.

هو الإمام صاحب العصر والزمان.

وأنّ رجله مثل اختها ليس فيها اثر أصلاً.

لذلك، ولكنى أجبته:

متشوّقاً إلى معرفته:

## سر" شفائه من قرح أصابه

كان إسماعيل يسكن في نواحي الحلة ، يعيش حياة هادئة وادعة ، ويقوم بعمله خير قيام .. حتى أصابته بثرة متقرّحة على فخذه الأيسر.

أخذت هذه البشرة تكبر حتى صارت كقبضة اليد، استمرّت بالكبر وكانت في الربيع تتشقّق ويخرج منها دم وقيح.. لقد أعاقته هذه البثرة عن كثير من أعماله. ضجر إسماعيل ممّا أصابه، خاصّة وأنّ ألمه كان يقطّعه.. لقد سئم حاله وشكا إلى العارفين ما به، فنصحه بعضهم بالذهاب إلى أطباء بغداد. وهكذا فعل.

لقد أشار عليه الأطبّاء هناك بأنّ علاج هذه البثرة خطر جداً لأنها ظهرت على العرق الأكحل، ومتى قطعت خيف أنْ ينقطع العرق فتسبّب موته.

لقد ضاق صدره كثيراً، ولكنّه عمل بفطرته وأصيل عقيدته، فقرر الذهاب إلى سامراء، إلى ائمّة أهل بيت

وهكذا عمل، وعندما وصل ذهب إلى دجلة فاغتسل وقصد المرقد الشريف، ثم السرداب، وبقي هناك ليلته.

شاباً يحمل رمحاً ، لقد سلّم اولئك عليه فردّ السلام وكان

غير أنّ صاحب الرمح اقترب منه وسأله: - تقدّم حتّى ابصر ما يوجعك.

البثرة فعصرها بيده، حتى اوجعه. يقول إسماعيل حين استرجاعه لذكرياته:

النبوة الله الى حيث غيبة الإمام صاحب العصر والزمان

وفي مرّة واثناء طريقه رأى أربعة فرسان، كان أحدهم

تردد إسماعيل أوّل وهلة ، ولكنّه تقدّم نحوه ، فلزمه الشاب بيده ومده إليه وجعل يلمسه حتى أصاب موضع

## مسجات مهدوي (أبو اسعد)

يمرإسمك على سمعي واغرق في بحر دمعي وإذا ما شفت أبو صالح أذوب وينطفي شمعي

سهرت العمر من أجلك أعد نجوم كل ليله تولع كلبي بالمهدي متى تزهى قناديله

# عن الكلمة الضائعة

| ی | 1 | J          | o | و | ۶ | ب | ت  | 1 | ف  |
|---|---|------------|---|---|---|---|----|---|----|
| 1 | J | ف          | ١ | J | س | م | 1  | 4 | و  |
| J | J | 1          | ض | J | 1 | J | 1  | ی | ی  |
| 7 | 0 | ن          | ظ | م | ث | و | 1  | س | ن  |
| ق | ب | _ <b>A</b> | ن | و | ۴ | 7 | J  | ۴ | 1  |
| 7 | J | 1          | 4 | ۶ | 7 | ق | J  | ۶ | د  |
| م | د | و          | 0 | õ | ۶ | د | 0  | 0 | ی  |
| ی | م | J          | ف | ن | ب | ی | ij | 1 | 1  |
| ۶ | ن | ی          | د | ن | 1 | J | 1  | 4 | 1  |
| J | ٥ | 1          | ی | ذ | J | 1 | J  | ن | _& |

ضع خطًا على كلمات الحديث الشريف واستخرج كلمة السرّ والمكوَّنة من (١١) حرفاً وهي من صفات أصحاب الإمام الحجَّة ١ جاء عن الإمام الرضا الله حول الإمام الحجَّة ١ (... وهو \_ الذي \_ ينادي \_ مناد \_ من \_ السماء \_ يسمعه \_ جميع \_ أهل \_ الأرض \_: (ألا \_ إنّ \_ حجّة \_ الله \_ قد \_ ظهر\_ عند\_ بيت\_ الله \_ فاتَّبعوه \_ فإنَّ \_ الحقّ \_ فيه ومعه)...).

### جابر بن جليل الكاظمي

ارباطعـش نـور بالحـك غيرهـم ملنـه بالمصطفه وفاطمه وحامى الحمه ملنه والحسن وحسين عنهم لا تظن ملنه وزين العباد الذي شرع نهج يده وباقر علوم النبي بحر الكرم يده وجعفر الصّادق مثلهم للعهد يدره من كاظم الغيظ اكسب يالموالي علم والر "ضا وابنه الجواد اصبحوا نار ابعلم والهادى والعسكرى للدين رفعوا علم هالعلم ظل ينتظر جف الذي ينشره راعيه غايب وهجره للكلب ينشره والله والله لــو وكــت الفــرج ينشــره نشريه بأرواحنه وأولادنه وملنه

## كرامات مهدوية الحلقة الأولى\_

سلسلة من الأخبار تنقلك الى واقع عاشه بعض المؤمنين فتلمّسوا من خلاله وجود الإمام

### ولادتـــهالعلا

حدَّثت السيدة حكيمة بنت محمد بن انتبهت فزعة ، فوثبتُ اليها فقلت: أسم على الرضاعاليَّاكُا:

ثم قلت لها: تحسين شيئاً؟. (بعث إليّ أبو محمد الحسن بن علي الله فقال: يا عمّة - اجعلى - افطارك قالت: نعم. الليلة عندنا ، فإنها الليلة النصف من فقلت لها: اجمعى نفسك واجمعى

شعبان، وانّ الله تعالى سيظهر هذه قلبك فهو كما قلت. الليلة الحجّة ، وهو حجّته في أرضه. قالت حكيمة: ثم اخذتني فترة قالت: فقلت له: ومن أمّه؟ واخذتها فترة، فانتبهتُ بحسّ سيدي،

قال الطِّلا: نرجس. فكشفت الثوب عنها: فإذا به الله ساجداً قلت له: والله جعلني فداك ما بها يلتقي الأرض بمساجده، ضممته إليّ فإذا انا به نظيف منظّف.

فقال الطِّلا: هو ما أقول لك.

السجدة ويس، فبينما أنا كذلك إذ

فصاح بي أبو محمد الله : هلمّي لي قالت حكيمة: فجلست فقرأت آلم ابني يا عمّة.

## متے تنشر یقایمنا علمکم وتاخـــذ ثـــار يـــوم الغاضريه يثار الله دكوم ابعجل ضاكت ودیعتکــم من ابن زیـاد ضاکت عليها الواسعه والفلاك ضاكت سقوها الذَّل براضي الغاضريّه

## من رسائل الصغار للإمام يليِدِ



### بسم الله الرحمن الرحيم

سيّدي يا صاحب الزمان لقد طال الانتظار ومُلئت الأرض ظلماً نسال الله أنْ يعجّل بظهورك لتنقذنا من الظلمات إلى النور وتحقّ الحق وتمزّق الباطل وتقطع دابر المتكبرين. بأبى أنت وأمى يا ابن رسول الله. أسأل الله أنْ يجعلني من جنودك والمستشهدين بين يديك.

وصلّى الله على محمد وآل محمد

المنتظرة: فاطمة سعدي شاكر العمر: ٩ سنين









البريد الالكتروني: sada-almahdi@m-mahdi.com / مويايل: ۴۷۸ ۱۷۸۱ / ص.ب: ۴۷۷ بريد النجف الأشرف ما ينشر في صحيفة صدى المهدي ﴿ لا يعبر بالضرورة عن رأي الصحيفة بل هي آثار الكتاب والأدباء



# في أحاديث المعصومين

ما أفاضه المعصومون ﷺ على الخلق، وما تحدَّثوا بـه إلى الناس عن خاتـم العترة الطاهرة، من يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، ومن يجسد مصداقية الرسالة الخاتمة، ويتحقّق به وعد الله الذي لا يخلف بأنَ الأرض يرثها عباد الله الصالحون.

### ـ جاء في (كمال الدين) ٣٠٣،١ باب (ما أخبرني به علي ١٤) ح١٤ أنَّ أمير المؤمنين ﴿ قَالَ:

(للقائم منّا غيبة أمدها طويل، كأنّي بالشيعة يجولون جولان النعم في غيبته، يطلبون المرعى فلا يجدونه، ألا فمن ثبت منهم على دينه (و) لم يقس ُ قلبه لطول أمد غيبة إمامه فهو معي في درجتي يوم القيامة ، ثم قال ﷺ (إنّ القائم منّا إذا قام لم يكن لأحد في عنقه بيعة ، لذلك تخفى ولادته ويغيب شخصه ).

### ـ جاء في (المقتضب) لابي العباس، ٢١ أنْ أمير المؤمنين كان إذا أقبل ابنه الحسن علي يقول،

(مرحباً يا ابن رسول الله عليه الله العسين الله يقول:

(بأبي أنت يا ابن خيرة الإماء) فقيل: يا أمير المؤمنين: ما بالك تقول هذا للحسن وهذا للحسين؟ ومن ابن خيرة الإماء؟

(ذاك الفقيد الطريد الشريد (محمد) بن الحسن بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين هذا) ووضع يده على رأس الحسين الله ).

### ـ جاء في (الغيبة) للنعماني: ١٤٠

زاد الفرات على عهد أمير المؤمنين الله فركب هو وابناه الحسن والحسين الله فمرّ بثقيف فقالوا: قد جاء عليّ يردّ الماء:

(أما والله القتلن أنا وابناي هذان وليبعثن الله رجلاً من ولدي في آخر الزمان يطالب بدمائنا وليغيبن عنهم تمييزاً الأهل الضلالة له حتى يقول الجاهل: ما لله في آل محمد من حاجة).

### ـ جاء في (نهج البلاغة) ٢٦٣/ الخطبة ١٨٢ انَّ أمير المؤمنين، قال في بعض خطبه،

(قد لبس للحكمة جنتها وأخذ بجميع أدبها من الإقبال عليها والمعرفة بها والتفرّغ لها ، وهي عند نفسه ضالته التي يطلبها وحاجته التي يسأل عنها ، فهو مغترب إذا اغترب الإسلام وضرب بعسيب ذنبه وألصق الأرض بجرانه بقية من بقايا حجّته ، خليفة من خلايف أنبيائه).







## أنصار الإمام الله

السيد معين الحيدري

ليس أنصار الإمام ﷺ هم بني البشر فقط بل تحدثت الأخبار أنّ أنصاره الملائكة والجن بل حتى الحجر والشجر فالكون كله أنصار الإمام إ

## أنصاره من:

### الإنس:

- جاء في (الغيبة) أنّ أبا جعفر الله قال: (يبايع القائم الله بين الركن والمقام ثلاثمائة ونيّف، عدّة أهل بدر. فيهم: النجباء من أهل مصر، والأبدال من أهل الشام والأخيار من أهل العراق، فيقيم ما شاء الله أنْ يقيم).
  - وجاء في (كمال الدين وتمام النعمة):
- أنّ جارية لأبي محمد على لمّا ولد السيّد على رأت نوراً ساطعاً من السماء قد ظهر وبلغ أفق السماء ورأت طيوراً بيضاء تهبط
  - من السماء وتمسح اجنحتها على رأسه ووجهه وسائر جسده ثم تطير.
- قالت: فأخبرنا أبا محمد على بذلك فضحك ثم قال: (تلك ملائكة نزلت للتبرّك بهذا المولود وهي أنصاره إذا خرج).
  - وجاء في (إرشاد القلوب) أنّ أمير المؤمنين اللهِ قال في حديث له:
- (...يظهر رجل من ولدي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً ) الى أنْ يقول: (ويؤيّده الله بالملائكة والجن...).



## زاد الانتظار

## الارتباط النفسي والشعوري بصاحب الأمري

### الشيخ حبيب الكاظمي

إنّ المعرفة نوعان: فهناك معرفة اكتسابيّة، وذلك من خلال مراجعة بطون الكتب، والاستماع لأهل العلم.. وهناك معرفة إشراقيّة يتلقّى الإنسان فيها جانباً من المعرفة: شرحاً للصّدر، وإلقاءً في الرّوع، وتسديداً للفكر، وتثبيتاً للفؤاد.. ولا شك أنّ الارتباط النفسي والشعوري بصاحب الأمراكي من موجبات ·. التفضّل الإلهي لهذه المعرفة الإشراقيّة.

# مناسبات مهدوية



## شهر رجب المرجب

١٠ - سنة الظهور: انتهاء هطول مطر السماء. (حيث وبشارته بأنَّ المهدي الله من آل محمّد عَلَيًّا. تمطر مطراً متواصلاً في تلك السنة).

> ١٣ - وصول توقيع الإمام الله لوكيله القاسم بن العلاء الله يخبره بوفاته بعد أربعين يوماً من وصول التوقيع؟.

ليلة ١٦ – سنة (٢٥٦هـ): علم الإمام العسكري الله وهو في الحبس بقتل المهتدي العبّاسي، وإخباره الله لشخص بأنَّه سيولد له الإمام المهدي العِلا .

٢٦ – سنة (٥ للبعثة) وفيه:

- ليلة المعراج، وفيها رأى النبي على ظل القائم الله بعد أنْ أخبره الله تعالى بما يجري على ابنته وبعلها وولديها الله من البلاء والقتل، ووعد الله له الله بأنْ ينصره بالقائم
- رؤية النبيِّ عَيْلًا في المعراج لأنوار الأئمَّة الما عن يمين العرش مع الإمام المهدي الله في ضحضاح من نور.
- رؤية النبيِّ عَلَيْهُ في المعراج مكتوب على ساق العرش اسم الإمام المهدي الله يتلألأ من بين أسماء الأئمّة
- إخبار الله تعالى لنبيه على المعراج عن خروج المهدي الله من ولده وذكر علامات ذلك.
- سماع النبيِّ في المعراج حين وصوله إلى حجب النور بعد سدرة المنتهى نداء الله تعالى وإخباره بالمهدي الله من ولده يعمر به الأرض بالعدل.
- ٢٩ سنة (٦٣٥هـ): إخبار الرشيد بن ميمون الواسطى أحد المؤمنين باستجابة دعائه وتوسله لخدمة المولى

صاحب العصر والزمان الله ومن أحداث هذا الشهر أيضاً،

\_ سنة (١٢٠هـ): خروج زيد بن علي إلى العراق الثاني وَابْنِهِ عَلِيٌّ بْنِ مُحَمَّد الْمُنْتَجَبِ).

\_ سنة (٨٨٧هـ): حكاية محمود الناصبي وكيفية استبصاره ببركة مولانا صاحب العصر والزمان الله.

\_ سنة (١٠٩٣هـ): دعاء لدفع الشدائد ، علَّمه الإمام المهدي الله للشيخ على المكّى.

\_ سنة (١٣٠١هـ): تشرّف الحاج علي البغدادي بملاقاة الإمام المهدي الله في قصَّة رائعة.

\_ لقاء محمّد بن أبي الرواد الرواسي بالإمام المهدي الله في مسجد صعصعة وسماعه دعاء الحجّة الله في رجب: (اللَّهمّ يا ذا المنن السابغة...).

### \_ سنة (الظهور) وفيها،

إخبار النبيِّ عَنْ ولده المؤمنين الله عن ولده المهدي الله وأنَّه شبيه موسى الله بن عمران، عليه جلابيب النور، وسماع ثلاثة أصوات في رجب وبها يأتي الفرج.

- \_ مدَّة حكم السفياني وخروجه في رجب.
- \_ من علامات الظهور آية في رجب، وجه يطلع في
- \_ زيارة المشاهد الشريفة في رجب عن النائب الثالث الحسين بن روح ١٠٠٠.
- \_ دعاء في كلّ يوم من رجب عن طريق النائب الثاني محمّد بن عثمان الله عن الإمام المهدي الله.
- (ٱللَّهُمَّ إِنِّي اَساأَلُكَ بِمَعانِي جَمِيع ما يَدْعُوكَ بِهِ وُلاةً

\_ دعاء آخر في رجب، صدر عن الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح إلى والتوسل بالإمامين الجواد والهادي المِيَالِيِّك. (اَللَّهُمَّ اِنِّي اَسالُكَ بِالْمَوْلُودَيْنِ فِي رَجَب مُحَمَّد بْنِ عَلي





# في الصد

- نشرت صحيفة (المصريون) المصرية في عددها في ١٩ حزيران ٢٠١٣م مقالاً بعنوان (مصر في بؤرة الاستهداف الشيعي) بقلم محمود سلطان.
  - وممّا جاء في المقال:
- (...ولـذا أنْ تكـون مصـر لنـا ، لنكـون مـن يدعـم المهـدي فـي
- ونشرت صحيفة (الجزيرة) السعودية في عددها ١٤٩٦٤ في ذي القعدة ١٤٣٤، مقالاً تحت عنوان:
- (طعمه/المهدي السوري المنتظر) بقلم رجاء العتيبي. وقد جاء
- (...إنّ المهدي المنتظر هـو (الاتحاد الأوربي...) ـ على حد قول
- ونشرت صحيفة (CNN بالعربية) الإماراتية في ٢١ / آيار ٢٠١٣ عنواناً يقول:
- (بث (صورة) المهدي المنتظر). ومما جاء تحت هذا العنوان: (...الاستغراب ... وعد باستخدام شبكة الانترنت لبثّ صوت وصورة (المهدي المنتظر) الذي يبشّر به المذهب الشيعي (الاثنا





# هل تعلم؟ ان:

 معنى الغيبة هو غياب الهوية لا الشخص، أي أننا يمكن أنْ نراه أي (الإمام المهدي إلى ولكنْ لا نعرفه. \* الإمام الحجَّه الله يحضر الموقف في عرفات كل عام.

 من خصائص وسمات المنتظرين هي الدعوة إلى دين الله، والعمل بالواجبات، واجتناب المحرّمات. \* عيسى المسيح إلى يقتل الدجال في دمشق عند باب (اللد).

